


 1 

INTRODUÇÃO GERAL DA BÍBLIA 
 
A Bíblia, reunida num volume e apresentada como um único livro, é 

na realidade uma biblioteca de muitos livros. É uma colecção de obras 
que influenciou profundamente os povos dos dois últimos milénios e que 
não deixou de perder importância nos dias que correm. Para os cristãos, 
é o "registo" do que Deus disse ao seu povo ao longo de muitas 
gerações. É a palavra de Deus para nós hoje, a palavra de Deus como foi 
transmitida fielmente pelos nossos antepassados e escrita por mãos 
humanas. O Concílio Vaticano II descreve-a como "as palavras de Deus 
(..) expressas em palavras humanas" (Dei Verbum 13). Hoje, o 
desafio de cada um de nós é encontrar as "palavras de Deus" nas 
"palavras humanas" da vida diária que nos chegam pelas imagens e sons 
da TV, rádio, jornais, revistas, Internet. A BÍBLIA SAGRADA AFRICANA 
deve ajudar nesta tarefa. 

 
Classificação dos Livros  
Os livros da Bíblia apresentam, uma grande variedade de 

conteúdos. No Antigo Testamento há poesia (Salmos), leis (Levítico), 
profecias (Isaías, Jeremias, Ezequiel), história (Génesis, Josué, Reis), 
provérbios (Provérbios) e cânticos (Cânticos dos Cânticos). No Novo 
Testamento temos, nos Evangelhos, registos variados da vida de Jesus. 
Nos Actos temos um relato da vida das primeiras comunidades da Igreja 
e nas cartas um registo dos ensinamentos a essas comunidades. 

 
Bíblia Hebraica 
Os livros que constituem a Bíblia podem ser classificados de formas 

distintas. Os judeus reconhecem três grupos de obras na Bíblia 
Hebraica (que para nós é apenas o Antigo Testamento). 

O primeiro é a Lei, ou Torá, que contém os livros do Génesis, Êxodo, 
Levítico, Números e Deuteronómio. São os livros mais importantes para 
os judeus. O segundo grupo é o dos Profetas, que, por sua vez, está 
dividido em "Profetas Anteriores", Josué, Juízes Samuel (1 e 2) e Reis (1 
e 2) e "Profetas Posteriores", Isaías, Jeremias, Ezequiel e os chamados 
"Doze profetas menores ou seja, Oseias, Joel, Amós, Abdias, Jonas, 
Miqueias, Naum, Habacuc, Sofonias, Ageu, Zacarias e Malaquias. Na 
Bíblia Hebraica estes últimos doze são vistos como um único livro. 
Finalmente, restam os livros da Bíblia Hebraica que são classificados 
como "Escritos" uma mistura de livros de orações, profecias, sabedoria e 
história, São estes: Salmos, Job, Provérbios, Rute, Cântico dos Cânticos, 
Eclesiastes, Lamentações, Ester, Daniel, Esdras, Neemias e Crónicas (1 e 
2). Isto perfaz um total de 39 livros. 

 
Bíblia Grega 



 2 

O Antigo Testamento foi traduzido da língua hebraica original para 
grego cerca de 220 anos antes do nascimento de Cristo. Esta tradução é 
conhecida como Setenta (ou LXX ou Septuaginta). Contém alguns livros 
adicionais que também foram incluídos nas bíblias católicas e são 
conhecidos por livros deuterocanónicos. 

São os livros de Tobite, Judite, Sabedoria, Ben Sira, Baruc e 
Macabeus (1 e 2). Da Setenta adoptámos também a classificação 
ligeiramente diferente dos livros do Antigo Testamento. Na Setenta, os 
cinco primeiros livros, a Lei, chamam-se Pentateuco. Depois seguem-se 
os livros Históricos, incluindo os Profetas Anteriores da Bíblia Hebraica: 
Josué, Samuel (be 2), Reis (1 e 2), Crónicas (1 e 2), Esdras, Neemias, 
Tobite, Judite, Ester e Macabeus (1 e 2). Os livros Poéticos e Sapienciais 
estão no mesmo conjunto: Job, Salmos, Provérbios, Eclesiastes, Cântico 
dos Cânticos, Sabedoria e Ben Sira. Finalmente vêm os profetas: Isaías, 
Jeremias, Lamentações, Baruc, Ezequiel, Daniel, Oseias, Joel, Amós, 
Abdias, Jonas, Miqueias, Naum, Habacuc, Sofonias, Ageu, Zacarias e 
Malaquias. É esta classificação que habitualmente encontramos nas 
Bíblias católicas. 

 
O Novo Testamento 
O Novo Testamento, todo ele escrito originalmente em grego, 

compreende os Quatro Evangelhos (Mateus, Marcos, Lucas e João), os 
Actos dos Apóstolos (também escrito por Lucas), as treze Cartas de S. 
Paulo, bem como a Carta aos Hebreus, associada ao Apóstolo, mais sete 
Cartas escritas por Tiago, Pedro, João e Judas; finalmente, o livro do 
Apocalipse. O conteúdo e disposição do Novo Testamento é consensual 
entre as principais igrejas cristãs actuais. 

 
O Antigo e o Novo Testamentos 
Todos os livros da Bíblia falam a seu modo da aliança entre Deus e 

o povo de Israel, em primeiro lugar, e entre Deus e a humanidade, a 
seguir. A História, em particular, é registada na Bíblia de forma a tornar 
visível a acção de Deus em favor do seu povo. O mesmo pode ser dito 
dos Salmos, dos livros Proféticos e mesmo dos Evangelhos. A Bíblia é o 
"registo" escrito da comunicação entre Deus e o seu povo durante 
muitas gerações. Para os cristãos, o Antigo e o Novo Testamentos são 
igualmente importantes. O Antigo Testamento regista a Aliança entre 
Deus e os judeus. O Novo Testamento mostra como a mesma Aliança foi 
renovada através de Jesus, o Filho de Deus, em nome de todos os povos. 

 
Formação do Cânone da Bíblia 
Já realçámos que o livro a que chamamos Bíblia é de facto 

constituído por muitos livros independentes. Foram escritos ao longo de 
um período de muitos séculos. Quase todos os livros foram escritos de 



 3 

forma independente ou em pequenos grupos. Somente mais tarde, 
num processo gradual, é que os livros isolados foram reunidos. O 
processo pelo qual diferentes livros foram incluídos denomina-se 
formação do Cânone. O Cânone é a lista dos livros que os lideres das 
comunidades reconhecem como autorizados para uso comunitário. 
Para os judeus, o Cânone foi definitivamente estabelecido pelos Rabis no 
final do séc. I d.C. Para os cristãos, foi um processo gradual durante os 
primeiros séculos da era cristã. Para os católicos, a lista final e definitiva 
só ficou definida no Concílio de Trento, no séc. XVI, apesar do conteúdo 
do Cânone ter sido fixado muito antes disso. O Cânone da Bíblia Hebraica 
tem os 39 livros acima mencionados. Os livros extra da Setenta não 
foram aceites no Cânone Hebraico, mas foram reconhecidos pelo Cânone 
cristão. Na época da Reforma, na Europa, as Igrejas Evangélicas 
rejeitaram os livros gregos do Cânone do Antigo Testamento, 
considerando-os apócrifos. Mas esses livros ficaram no Cânone Católico, 
onde são conhecidos como livros Deuterocanónicos. 

Devido a este motivo, o Antigo Testamento da Bíblia Católica tem 
46 livros. Hoje, muitas das Igrejas Cristãs Reformadas reconhecem o 
valor dos livros Deuterocanónicos, incluindo-os, por vezes, nas suas 
traduções bíblicas protestantes como Apócrifos. 

 
Inspiração 
Para os católicos, dizer que um livro é canónico é reconhecer que foi 

inspirado por Deus. 
Os livros canónicos são reconhecidos como tendo autoridade para 

serem usados no ensino da Igreja. Reconhecemos que esse autor foi 
inspirado pelo Espírito Santo quando escreveu o livro. Ao mesmo 
tempo, o reconhecimento de que determinado livro é inspirado faz-se 
sob orientação do mesmo Espírito. Os livros foram incluídos no 
Cânone devido ao reconhecimento gradual da sua importância e 
autenticidade pela comunidade cristã. Enquanto cristãos, na nossa 
leitura da palavra inspirada da Bíblia, deixamos que Deus nos inspire 
na nossa vida diária, como indivíduos e como Igreja. 

 
As Formas Literárias da Bíblia 
Dissemos acima que o Concilio Vaticano II, no importantíssimo 

documento sobre a Revelação, Dei Verbum, se refere aos escritos bíblicos 
como "palavras de Deus (...) expressas por palavras humanas". Trata-se 
de uma ideia muito importante a reter quando nós, cristãos do séc. XXI, 
lermos e deixarmos que ela nos fale na actualidade. Devemos reparar no 
modo como as "palavras de Deus" foram expressas em "'palavras 
humanas". Já referimos que os livros contêm diferentes tipos de 
material, incluindo poesia, leis, profecia e história, no Antigo 
Testamento; e Evangelhos, Actos, Cartas e Apocalipse, no Novo 



 4 

Testamento. Mesmo que tenhamos em conta apenas um livro, 
encontramos vários tipos de material. As parábolas, por exemplo, são 
um tipo de relato diferente da narrativa do nascimento de Jesus. Para 
compreender da melhor forma possível o que cada autor está a tentar 
dizer aos seus ouvintes, precisamos de prestar atenção às formas que 
ele escolheu para escrever a sua mensagem. A finalidade das notas 
introdutórias e das notas de rodapé numa edição como esta é ajudar o 
leitor nesta caminhada. 

 
Valor Histórico da Bíblia 
Variadas vezes a conjugação da compreensão dos livros da Bíblia 

como palavra inspirada de Deus e, ao mesmo tempo, palavras humanas 
causou dificuldades aos cristãos na leitura e entendimento da Bíblia. 
Alguns cristãos têm medo de admitir que a Bíblia contém poesia, lendas, 
mitos e outras formas literárias; pensam que isso é um ataque à sua 
credibilidade. O valor da Bíblia como registo histórico estaria em causa. 
Por exemplo, será que o universo foi criado em sete dias, como se 
descreve no início do Génesis? O magistério católico não vê qualquer 
dificuldade em reconhecer a verdade do testemunho bíblico e o facto de 
ser expresso de muitas formas diferentes de comunicação humana. Não é 
necessário olhar cada palavra e frase da Bíblia como um registo histórico 
objectivo. Na verdade, fazer isso significaria não reconhecer os dons 
artísticos dados por Deus aos autores que usaram a sua imaginação e 
conhecimentos para produzir obras de grande beleza, seja poesia, 
profecia ou mito. Para alcançar plenamente a mensagem do autor e 
assim compreender o que ele nos diz, devemos prestar muita 
atenção, não só ao conteúdo da mensagem mas também à forma 
como foi escrita. Ao mesmo tempo, devemos resistir à tentação de 
ignorar a natureza sagrada dos escritos e de os reduzir meramente ao 
estatuto de outras obras de literatura. Os escritos da Bíblia emergem da 
experiência de fé dos autores, e temos de deixar que falem e alimentem 
a nossa própria experiência de fé. 

 
Os Católicos e a Bíblia 
Um dos resultados mais importantes do Vaticano II foi o despertar do 

interesse católico pela Bíblia. A renovação da liturgia nos anos que se 
seguiram ao Concílio abriu aos católicos extensas partes da Bíblia que 
quase tinham sido esquecidas. Os leigos, em particular, tinham receio de 
ler a Bíblia por si mesmos, se se afastassem das passagens familiares, 
mas limitadas, da missa de domingo. Se lessem a Bíblia livremente, 
caíam suspeitas sobre eles. Agora nota-se um tremendo entusiasmo e 
interesse pela leitura e estudo da Bíblia. A preparar esta realidade, logo 
no início do séc. XX, houve um desenvolvimento gradual no ensino da 
Igreja que reconheceu o valor do estudo científico moderno da Bíblia. Por 



 5 

sua vez, isto permitiu reconhecer as várias técnicas literárias 
empregues pelos muitos autores e assim compreender as diferentes 
passagens de forma diferente, segundo a intenção do autor. 

 
Ler a Bíblia hoje em África 
Podemos utilizar a Bíblia de várias formas. Pode ser útil apontar 

algumas. Podemos olhar para a Bíblia como fonte de informação 
histórica. O relato da formação do povo de Deus, desde o chamamento 
de Abraão em diante, tem um grande interesse. Podemos lê-lo da forma 
como foi escrito, não como um relato histórico e científico mas como um 
registo do envolvimento permanente de Deus na vida do seu 
povo, e notar o carácter religioso da obra, o que pode ser muito 
frutuoso. Outra forma de ler a Bíblia é olhar para a informação 
teológica. Podemos desejar conhecer o que Deus ensina acerca de 
assuntos como a justiça e a moral, por exemplo. Mais uma vez, a Bíblia é 
uma importante fonte de informação, particularmente se estudarmos o 
contexto dos ensinamentos e vermos como os compreendeu a Igreja ao 
longo da história. Contudo, talvez o uso mais comum da Bíblia, para a 
maioria das pessoas, seja como fonte de inspiração pessoal. Uma 
particularidade da Bíblia é a forma como as palavras de Deus podem 
falar-nos directamente, sem a ajuda de estudos académicos profundos ou 
o conhecimento de especialista. Isto não quer dizer que devamos ler a 
Bíblia sempre sozinhos. A Bíblia é o tesouro da comunidade do povo 
de Deus, e a melhor forma de a ler, para a maioria dos cristãos, é no 
contexto proporcionado pela própria comunidade cristã, a Igreja. 
Prestando atenção ao contexto da actualidade africana e procurando 
identificar temas particularmente relevantes para as sociedades africanas 
do séc. XXI, a BIBLIA SAGRADA AFRICANA deseja ser uma fonte de 
inspiração e de alimento para os povos de África. 

 
ANTIGO TESTAMENTOS 

 
PENTATEUCO 
 
Introdução 
 
Os primeiros cinco livros da Bíblia - Génesis (50 capítulos), Êxodo 

(40), Levítico (27), Números (36) e Deuteronómio (34) - constituem um 
todo, e o conjunto é conhecido tanto por Pentateuco (da palavra grega 
para dizer cinco livros), como por Torá (a palavra hebraica para dizer lei). 
Estes cinco livros sempre foram vistos pelo judaísmo como uma unidade 
e, apesar das diferenças de tema e estilo, foram atribuídos 
tradicionalmente ao trabalho de um único autor, Moisés. 



 6 

O livro do Génesis ocupa-se das origens do mundo e das origens do 
Povo de Israel. O livro do Êxodo conta a história da fuga dos israelitas do 
Egipto, o vaguear pelo deserto e a aliança no monte Sinai. O livro do 
Levítico interrompe a narrativa para apresentar listas das leis dos 
sacerdotes da tribo de Levi. O livro dos Números, depois de começar 
com o relato do recenseamento do povo, prossegue com o relato dos 
israelitas vagueando pelo deserto. O livro do Deuteronómio (que 
significa segunda lei) contém um código de leis civis e religiosas 
enquadradas pelos ensinamentos de Moisés e um relato dos preparativos 
finais para a entrada na Terra Prometida. 

Os livros do Pentateuco não narram factos históricos como seria 
de esperar do trabalho de um historiador moderno. Narram tradições 
do povo acerca da origem do universo, do mundo e de tudo o que ele 
contém, e do próprio povo; exprimem as verdades fundamentais nas 
quais se baseia a compreensão do povo; estão cheios de pormenores 
acerca das origens dos nomes dos lugares, dos nomes das pessoas, das 
práticas tradicionais e das observâncias religiosas. A maior parte das 
culturas tradicionais tem uma colecção semelhante de histórias, muitas 
vezes transmitidas oralmente de geração em geração. Estas 
histórias dos israelitas também foram transmitidas durante muitas 
gerações, antes de passarem a escrito tal como hoje as conhecemos. 

Os exegetas bíblicos actuais, examinando os textos, identificam 
nestes livros o trabalho de vários autores. Demonstram que, numa 
primeira fase, diferentes autores começaram por escrever as tradições 
orais do povo e, numa fase posterior, os editores reuniram os escritos 
desses diferentes autores e compuseram os livros da forma como os 
conhecemos actualmente. 

Isto permite explicar o facto de algumas histórias estarem 
repetidas e de, ocasionalmente, haver pormenores contraditórios no 
texto. 

Identificam-se quatro fontes diferentes - ou tradições - no 
Pentateuco. A mais antiga é a tradição Javista (J), da época do rei 
Salomão. Teve origem em Judá e mostra como as promessas de Deus a 
Abraão foram cumpridas no reino de David. Distingue-se pelo uso do 
nome "Javé" (Yahveh) para Deus e por um estilo muito vivo em que Deus 
é retratado muito próximo dos seres humanos, falando-lhes 
directamente. 

A seguinte é a tradição Eloísta (E), que é datada do período a seguir 
à divisão do reino. Teve origem no reino do Norte e realça a importância 
de Jacob. O nome "Eloim" é usado para Deus, e Deus é representado 
como alguém distante que fala aos seres humanos por visões, sonhos ou 
anjos. 

A tradição Deuteronomista (D) serve-se das tradições J e E e 
reformula-as, realçando a aliança com Moisés como algo mais importante 



 7 

do que a monarquia e sublinhando a importância de Jerusalém como o 
centro do culto judaico. 

Um recurso típico desta tradição é o uso do imaginário militar. 
A tradição Sacerdotal (P) remonta ao tempo do Exílio da Babilónia, 

quando o povo judeu perdeu quer a terra quer o reino. Os autores 
sacerdotais, que desejavam manter a fé do povo de Israel, retomaram 
aqueles elementos das tradições antigas que ainda eram aplicáveis. 

Mostraram ao povo como é possível perseverar na fé e na prática 
religiosa, mesmo em tempos de tribulação. A fonte P realça a 
continuidade entre o presente e o passado e revela um grande interesse 
pelas genealogias. Também realça a importância das bênçãos de Deus 
concretizadas na terra e no seu povo. 

Numa fase posterior os autores sacerdotais foram responsáveis 
por combinar e editar fontes primitivas e elaboraram os cinco livros do 
Pentateuco tal como os temos agora. Herdaram as histórias tradicionais 
do seu povo transmitidas pela fé de geração em geração, primeiro 
oralmente e depois por escrito. Reconheceram a importância perene e o 
significado das tradições. Tentaram mostrar ao povo do seu tempo como 
as promessas históricas e as experiências do passado ainda estavam em 
vigor nos seus dias. O trabalho dos escritores sacerdotais fixou a forma 
final do texto que hoje temos. Em cada geração, mesmo para nós, no 
século XXI, continua a ser importante redescobrir a mensagem 
permanente do registo da acção de Deus na história do povo judeu.  

 
Génesis 
 
Importância do Génesis para África 
Os africanos têm muitas histórias sobre a criação, e um bom 

número delas tem elementos comuns às do Génesis, particularmente no 
que diz respeito à criação dos seres humanos, sua separação de Deus e 
origem do sofrimento e da morte. Outras histórias têm a finalidade de 
explicar a origem de certos fenómenos naturais ou certas tradições e 
costumes. Há histórias parecidas no Génesis que servem as mesmas 
finalidades. Em África há também alguns grupos étnicos que têm 
histórias e lendas sobre heróis individuais que se julga terem fundado as 
suas tribos, precisamente como os israelitas têm as suas narrativas sobre 
Abraão e os patriarcas, considerados os fundadores das suas doze tribos. 
Muitas vezes os estudiosos apontam a mitologia do Médio Oriente 
Antigo como ajuda para a compreensão dos antecedentes e significado 
de muitas passagens do Génesis, especialmente os primeiros onze 
capítulos. As histórias semelhantes de África podem, do mesmo modo, 
ajudar os africanos e mesmo os não-africanos, a compreender muito do 
Génesis, não apenas a história das origens nos primeiros onze 
capitulos, mas também a história dos antepassados no resto do livro.  



 8 

Tanto para cristãos como para judeus, o livro do Génesis foi sempre 
uma fonte maior para a reflexão teológica sobre o universo e a existência 
humana. Cada época o leu procurando encontrar respostas para as 
suas questões e preocupações. O início do século XXI enfrenta os 
seus próprios problemas, e os teólogos, mais uma vez, olham para o 
Génesis e para o resto da Bíblia à procura de mais luz. Olham para os 
textos antigos e familiares e tentam procurar novos significados que 
possam lançar luz sobre problemas contemporâneos e contribuir 
para a sua solução. 

Entre as preocupações actuais está o problema da ecologia. O 
"jardim" que Deus plantou e confiou aos seres humanos, para que o 
cultivassem e cuidassem, foi vítima de destruição e exploração. O mar, 
também, está a ser poluído ao ponto de muito em breve não poder 
conter vida. Perante estas questões globais, as nações começam a 
perceber que estes problemas do meio ambiente não podem ser 
resolvidos por países isolados. É aqui que a unidade da humanidade, 
como surge no Génesis, começa a fazer todo o sentido. Os problemas 
que afectam todo o planeta só podem ser resolvidos com a colaboração 
internacional. 

Outro assunto contemporâneo, particularmente em África, é a 
desigualdade entre sexos, Em muitas sociedades as mulheres ainda 
são tratadas como seres inferiores aos homens, e esta situação, às 
vezes, é justificada com base em certos textos do Génesis. Hoje, os 
teólogos, particularmente os feministas, levam a cabo um segundo olhar 
sobre as histórias da criação do livro do Génesis se descobrem que a 
subordinação das mulheres aos homens não encontra qualquer 
justificação na Bíblia. Interpretam os textos com mais rigor, de uma 
forma que mostra claramente que Deus pretendeu a igualdade dos sexos. 

O livro do Génesis, portanto, ainda tem relevância para as 
preocupações das pessoas de hoje, como sempre teve para as do 
passado: Cristãos, judeus e todas as pessoas de boa vontade continuam 
a encontrar nele muita inspiração para compreender novas situações e 
enfrentar novos desafios, na convicção de que o relacionamento de Deus 
com Israel na narrativa do Génesis é um modelo do seu providencial 
cuidado para com o resto da humanidade. 

 
Principais divisões do livro do Génesis  
I. Origens da Vida e da História (1,1-11,26) 
II. Origens do Povo de Deus (11,27-25,18) 
III. História dos Patriarcas Isaac e Jacob (25,19-36,43) 
IV. História de José e dos seus Irmãos (37,1-50,26) 
 
Êxodo 
 



 9 

Importância do Êxodo para África 
Nos tempos modernos os africanos sofreram grandes violações na 

sua dignidade. Foram vitimas de escravidão, colonialismo, 
neocolonialismo e opressão. O Êxodo é, portanto, o livro dos africanos e 
daqueles povos sob opressão política ou outra, e mesmo daqueles que 
agora são livres mas procuram a sua própria identidade. 

Libertação é o tema-chave no Êxodo. Tornou-se a leitura favorita 
entre aqueles que foram ou ainda são oprimidos pelos modernos faraós. 
Mas os povos oprimidos, os africanos entre eles, podem descobrir mais 
do que isso no Êxodo. O autor faz algumas afirmações sobre Deus - É o 
absoluto: "Eu sou aquele que sou" (3,14); salva os oprimidos (20,2); 
exige fidelidade absoluta (20,4); e é o Santo (15,11). Portanto, ver Deus 
unicamente como libertador (segundo aspecto) não é suficiente. 

O Deus do Êxodo exige que o aceitem como único Deus - com a 
consequência de que apenas Ele deve ser adorado. No contexto dos 
tempos antigos, em que cada nação julgava ter o seu próprio Deus, esta 
afirmação era importante. 

"Eu sou o Senhor, teu Deus" (20,2). A questão, para aqueles que 
invocam Deus como libertador, é: Será que o reconhecem como Senhor, 
e o adoram, apenas a Ele? E a crença tradicional nos outros deuses? Este 
Deus libertador é um Deus Santo e exige que o povo seja, também, 
santo! 

Os povos oprimidos são convidados por este livro a lembrar os seus 
dias de opressão e libertação. Por que razão? Para que eles sejam 
misericordiosos com os outros que são oprimidos. Era necessário ter 
independência e liberdade em relação aos poderes estrangeiros. A África 
é desafiada a provar que a liberdade em relação a leis estrangeiras traz 
liberdade para os próprios africanos. A actuação de líderes africanos 
depois da independência provou que, infelizmente, a escravidão dos 
estrangeiros foi muitas vezes substituída pela escravidão interna. 

O Êxodo lembra-nos também que os israelitas tiveram que refugiar-
se no deserto por serem vítimas da perseguição do Egipto. O problema 
dos refugiados em África é gravíssimo. Deus cuidou directamente do 
seu povo no deserto do Sinai; agora Ele confia em nós para oferecer o 
acolhimento e a ajuda necessários aos inumeráveis refugiados africanos 
que procuram asilo nos países vizinhos e noutros continentes. Em suma, 
o Êxodo diz-nos que a raiz de todos os tipos de escravidão ou 
opressão consiste numa compreensão distorcida de Deus e numa 
incorrecta relação com Ele. Deus é a fonte da verdadeira libertação 
em todos os aspectos da vida: social, cultural, religiosa, política, 
económica, etc. A verdadeira relação de aliança com Deus, em genuína 
fé, esperança e amor, finalmente proclamada no Evangelho de Cristo, é 
a fonte da verdadeira liberdade. 

 



 10 

Estrutura do Êxodo 
1. Israel Escravizado no Egipto (1,1-6,27) 
II. Sinais e Prodígios do Senhor (6,28-12,36) 
III: O Êxodo do Egipto e a Caminhada até ao 
Sinai (12,37-18,27) 
IV. Israel no Monte Sinai (19,1-40,38) 
 
 
 
Deuteronómio 
 
Importância do Deuteronómio para África 
A fé e as práticas dos israelitas como estão no Deuteronómio formam 

o alicerce da religião judaica. Jesus citou o Deuteronómio em resposta à 
questão: "Qual é o maior mandamento?" "Escuta, Israel! O Senhor é o 
nosso Deus; o Senhor é único! Amarás o Senhor teu Deus, com todo o 
teu coração, com toda a tua alma e com todas as tuas forças" (6,4-5). 
Qualquer religião se baseia na aceitação de alguém como "Nosso 
Senhor... Nosso Deus" As obras serão controladas por esta afirmação. 

Quem é que vemos como nosso supremo Deus? Uma vez 
identificado o nosso Senhor, não encontraremos dificuldades em prestar-
lhe homenagem. Talvez muito inconscientemente tenhamos alguns 
senhores escondidos a quem prestamos culto. Os senhores deste tipo 
podem ser: o poder, a riqueza, a saúde, o sexo. Imagine o que acontece 
quando um destes senhores se torna o seu Deus, o único senhor!  

O Deuteronómio recorda as palavras dos mais velhos. No leito de 
morte, os nossos antepassados transmitiram a sua última vontade. 

Normalmente, esta consistiu em lembrar-nos o passado e 
encorajar-nos a viver harmoniosamente no futuro. Os que ignoram 
as últimas palavras dos seus pais mais tarde choram sobre a sua própria 
loucura. O Deuteronómio coloca-nos um desafio. "De que acontecimentos 
do passado vos recordais, que vos ajudam a moldar um bom futuro?" Um 
dos problemas mais graves em Africa é a opressão étnica (ou seja, 
tribalismo, regionalismo, etc.). Não apenas o poder, a riqueza, o sexo, 
mas também a identidade étnica pode tornar-se o nosso deus. A 
mensagem bíblica é clara: não deveis adorar o vosso grupo étnico, o 
vosso clã, o vosso país, a cor da vossa pele... 

 
Principais divisões do Deuteronómio 
I. Primeiro Discurso de Moisés (1,1-4,43) 
II. Segundo Discurso de Moisés (4,44-11,32) 
III. Exposição da Lei (12,1-26,19)  
IV. Últimas Palavras de Moisés (27,1-34,12) 
 



 11 

LIVROS HISTÓRICOS 
 
Introdução 
 
As três maiores divisões da Bíblia Hebraica são: a Torá, os 

Livros Proféticos e os Escritos. 
A Torá (ou a Lei) compreende os cinco primeiros livros do Antigo 

Testamento: Génesis, Exodo, Levítico, Números e Deuteronómio, que 
referimos como Pentateuco. Incluídos nos Livros Proféticos estão os livros 
que reconhecemos como literatura profética: Isaías, Jeremias, Ezequiel 
e os doze Profetas Menores. A Bíblia Hebraica também inclui entre os 
Livros Proféticos os que designa por Profetas Anteriores: Josué, Juízes, 
Samuel (1 e 2) e Reis (1 e 2). Estes são, normalmente, classificados nas 
Bíblias cristãs entre os Livros Históricos. Também incluídos nos Livros 
Históricos estão os livros de Rute, Ester, Esdras, Neemias e Crónicas (1 e 
2), que na Bíblia Hebraica são classificados nos Escritos. Finalmente, as 
Bíblias católicas incluem entre os Livros Históricos os livros de Judite, 
Tobite e 1 e 2 dos Macabeus. Estes são parte dos livros 
deuterocanónicos, isto é, aqueles livros que estão incluídos no cânone 
católico mas não no cânone hebraico nem no protestante. 

Os livros de Josué, Juízes, 1 e 2 de Samuel e 1 e 2 de Reis estão 
agrupados num conjunto que os especialistas designam por História 
Deuteronomista. Representam a compilação e edição final dos 
materiais mais recentes, quer escritos quer orais, no período do pós-
Exílio. Esta edição foi feita pelo grupo de escribas, também responsável 
pela edição final do livro do Deuteronómio. Juntamente com o 
Pentateuco, fazem parte de uma história continuada que começa no 
Génesis e termina em 2 Reis. O livro de Rute, embora não faça parte da 
História Deuteronomista, está colocado depois dos Juízes, porque diz 
respeito a um antepassado do rei David cuja história é contada nos livros 
seguintes. 

Nestes livros, a história do povo judeu começa com a conquista da 
terra e continua através do período em que os Juízes reinavam. A 
longa história de como Israel se tornou um reino é contada em 1 e 2 
Samuel. 1 Reis fala dos dias grandiosos da monarquia, em que Salomão 
construiu o templo em Jerusalém. 1 e 2 Reis continuam com a triste 
narrativa da divisão do reino e o declínio da monarquia como 
instituição. A História Deuteronomista termina com as boas notícias das 
reformas religiosas do rei Josias e com as notícias trágicas da 
destruição de Jerusalém e do templo e da deportação para a 
Babilónia. Ao longo do texto dos livros há uma tentativa de 
compreender o significado dos sofrimentos e retrocessos do povo que 
Deus escolheu. 



 12 

Os restantes Livros Históricos não fazem parte da História 
Deuteronomista. Os dois livros de Crónicas e os livros de Esdras e 
Neemias estão ligados por semelhanças de tema e estilo e habitualmente 
são tidos como escritos ou editados pelo mesmo Cronista. Esses livros 
datam de um período posterior ao da História Deuteronomista. Abarcam 
muito do mesmo material, mas também contêm a história posterior para 
relembrar a restauração do culto no templo em Jerusalém no período 
posterior ao Exílio da Babilónia. 

Os livros de Tobite, Judite e Ester podem ser considerados 
conjuntamente. O seu ponto de vista é diferente do dos outros livros 
históricos. 

Mais do que contar a história do povo como um todo, e em particular 
as acções dos líderes políticos, militares e religiosos, cada um destes 
livros conta a história de um ou mais indivíduos extraordinários. 
Estas palavras não são história no sentido moderno da palavra e contem 
o que poderíamos considerar imprecisões históricas, mas o seu 
objectivo é, em primeiro lugar, teológico, para ilustrar o caminho no 
qual Deus recompensa os que são fiéis. 

Os dois livros de Macabeus, que nos chegaram através da Bíblia 
Grega ou Setenta, contêm a história do povo judeu até cerca de século e 
meio antes do nascimento de Cristo. Eles contam a revolta do povo judeu 
contra os dirigentes gregos que conduziram à instauração da dinastia dos 
Hasmoneus quando, por um curto período, os judeus foram dirigidos 
novamente por judeus. 

O desejo de lembrar o passado, interpretá-lo e compreendê-lo 
está presente na maior parte das culturas. Ajuda as pessoas a 
compreender a sua identidade presente (actual). Os Livros Históricos da 
Bíblia são a lembrança escrita do relacionamento entre Deus e o seu 
povo durante muitas geráções. Desde muito cedo estas narrativas 
constituiram uma história oral. Como cristãos partilhamos a promessa 
original de Deus aos judeus, renovada para todos os povos através da 
revelação de Jesus Cristo. Uma compreensão da história dos judeus como 
povo de Deus ajuda-nos a compreender a nossa herança como 
cristãos no mundo de hoje. Para o leitor de hoje, os Livros Históricos 
parecem estar frequentemente relacionados com insucesso, pecado e 
guerra. Contudo, são a história honesta de um povo humano, o povo 
escolhido por Deus, com todas as suas fraquezas mas também com o 
seu esforço para se manter fiel. Contrastando com as suas derrotas estão 
as notáveis bênçãos, paciência e fidelidade de Deus, ainda hoje 
disponíveis para nós. 

 
LIVROS SAPIENCIAIS E POÉTICOS 
 
Introdução aos livros Sapienciais e Poéticos 



 13 

 
Uma parte significativa do AT está relacionada, de uma maneira ou 

de outra, com a história. Existe um outro grupo de livros que têm muito 
pouca relação com a história, os chamados livros Sapienciais. Esses 
distinguem-se dos livros Históricos e dos livros do Pentateuco pelo facto 
de estarem quase totalmente escritos em verso, enquanto os livros 
Históricos são predominantemente escritos em prosa. Além disso, 
distinguem-se dos livros Proféticos, também maioritariamente escritos na 
forma poética, pelo seu conteúdo. 

Os livros Sapienciais incluem Job (42 capítulos), Provérbios (31), 
Eclesiastes, também conhecido por Qohelet (12), Ben Sira, também 
conhecido por Eclesiástico (51), e o livro da Sabedoria, também 
conhecido por Sabedoria de Salomão (19). Existem mais dois livros que 
são normalmente classificados entre eles, o livro dos Salmos (150) e o 
Cântico dos Cânticos (8). 

Os livros de Job, Provérbios, Eclesiastes, Salmos e o Cântico dos 
Cânticos foram compostos em hebraico. Encontram-se na Bíblia Hebraica 
e tanto na Bíblia Protestante como na Católica. Os livros de Ben Sira e da 
Sabedoria chegaram até nós através do grego da Septuaginta e não se 
encontram na Bíblia Hebraica nem na Bíblia Protestante; constam entre 
os livros deuterocanónicos do cânone católico. 

Enquanto os livros históricos se preocupam com datas e 
lugares, histórias da vida de pessoas importantes e relatos de batalhas e 
ameaças, a literatura sapiencial tem uma tónica bastante diferente. 
Está preocupada com questões sobre o papel de Deus na vida 
quotidiana. O povo hebreu veio a dar-se conta de que a experiência de 
Deus era feita através dos acontecimentos da vida quotidiana. 
Compreender exactamente como isso acontecia era frequentemente um 
quebra-cabeças. Os autores da literatura sapiencial estavam preocupados 
com questões como: O que é que eu devo fazer para ser sábio ou ter 
sucesso? Como é que Deus ordenou a sua Criação? Como é que posso 
ser feliz? Porque estou triste tão frequentemente? Estas são perguntas 
que estão fora das preocupações do historiador, mas que fascinam a 
maioria das pessoas e às quais os autores procuraram responder. 
Embora os livros, para judeus e cristãos, constituam uma meditação 
sobre Deus, também podem ser lidos por não cristãos e não judeus 
enquanto depósitos de sabedoria humana comum, relacionada com a 
experiência humana universal. Podemos encontrar colecções parecidas de 
material sapiencial na literatura de outras civilizações do Médio Oriente 
Antigo e nas tradições orais africanas. 

As perguntas filosóficas que os autores dos livros Sapienciais 
abordam ainda hoje são válidas. Baseiam-se na experiência fundamental 
do ser pessoa humana no universo criado. São perguntas que 



 14 

transcendem a história e que são tão vitais para nós como foram para as 
gerações anteriores. 

Todas as culturas têm as suas tradições sapienciais. São 
frequentemente expressas nos provérbios, ditos, enigmas e canções. São 
um modo de as tradições de uma cultura se manterem vivas e se 
transmitirem de geração em geração, primeiro através da tradição oral, 
mais tarde, muitas vezes, através de escritos. São um meio para que os 
jovens aprendam a sabedoria dos mais velhos. Há uma certa eternidade 
nelas. 

Não chegam a estar "fora da moda". O livro de Job é um longo 
diálogo poético que aborda o problema do sofrimento. O livro dos 
Provérbios reúne várias colecções de ditos, alguns muito antigos, de 
diferentes autores, sobre uma grande variedade de assuntos. Em 
Eclesiastes, o autor medita sobre o significado da vida. O livro da 
Sabedoria tem origem numa comunidade judaica falante de grego, e o 
autor procura tornar a sabedoria judaica importante para os seus 
contemporâneos do século I a.C. 

No livro de Ben Sira o autor agrupa numerosos provérbios para dar 
uma instrução moral aos seus leitores. Dentro da colecção de livros 
classificados como literatura sapiencial e poética, os Salmos têm um 
lugar especial. São todos composições poéticas, alguns dos quais lidam 
especificamente com questões de sabedoria. 

Outros são canções de lamentação ou de oração ou de acção de 
graças, e têm sido usados no culto comunitário há quase três mil anos. O 
Cântico dos Cânticos é um poema dramático que conta o amor entre um 
homem e uma mulher, o que ilustra o amor de Deus pelo seu povo.  

Na literatura sapiencial, a sabedoria é frequentemente imaginada 
como uma pessoa separada de Deus, por exemplo em Pr 1-9; Jb 28; Ecl 
1,1-10,24; Sb 7,22-8,1 e em muitos outros lugares. Esta ideia prepara o 
caminho para a revelação da Trindade e é desenvolvida na teologia dos 
escritores do Novo Testamento. Paulo irá descrever Jesus como a 
Sabedoria de Deus em 1 Cor 1,24. Deste modo, a sabedoria antiga da 
tradição judaica é incorporada no cristianismo. 

A poesia hebraica e grega antiga é um género literário particular que 
a princípio pode parecer estranho aos leitores do século XXI, que vêm de 
um ambiente cultural diferente. No entanto, com uma leitura repetida, a 
beleza das imagens revela a sabedoria de Deus a cada geração de 
leitores. 

 
 
 
SALMOS 
 
O que é o livro dos Salmos? 



 15 

Rezar, de uma forma ou de outra, é parte integrante de todas as 
religiões. Os salmos do AT são as orações com que os israelitas 
apresentavam perante Deus os seus problemas e medos, perplexidades e 
frustrações, esperanças e aspirações, bem como as suas alegres 
expressões de gratidão e louvor. Contêm todo o tipo de emoções e 
disposições humanas, tanto tristes como alegres, que todos nós 
experimentamos em circunstâncias diferentes da nossa vida. É esta 
capacidade de reflectir a condição humana comum que dá aos salmos o 
seu poder de atrair pessoas de todos os lugares e culturas. Os salmos 
são um meio universal de as pessoas se aproximarem de Deus na sua 
condição particular. 

 
Salmos como orações cristãs 
Os cristãos herdaram os salmos dos judeus, e é importante não 

esquecer que inicialmente eram orações judaicas. Só podemos reza-las 
com Jesus e à luz dos seus ensinamentos. Isto quer dizer que não nos 
podemos apropriar de todos os sentimentos e crenças teológicas que são 
aí expressos sem distinção. Por exemplo, o mandamento de Jesus para 
amar os nossos inimigos e rezar por eles significa que nós não podemos 
usar os salmos que amaldiçoam, interpretados literalmente contra as 
pessoas de quem não gosta-mos. Mas podemos usá-los contra o mal que 
existe em nós e à nossa volta em diferentes formas, especialmente o mal 
moral. O critério para rezar os salmos correctamente deve ser, portanto, 
o do Evangelho de Cristo e a tradição da Igreja. 

 
Importância dos Salmos em África 
As categorias mais importantes dos salmos são os hinos e as 

lamentações, e são precisamente essas duas famílias de salmos que 
são as mais importantes para as orações africanas. 

Vamos considerar primeiro os hinos. Foram compostos 
propositadamente para serem usados na liturgia das grandes festas de 
Israel. A partir da sua própria estrutura e conteúdo pode-se facilmente 
visualizar a assembleia de culto em grandes festas judaicas: as canções 
animadas e aclamações, o bater de palmas, as danças, o som das 
trompetas, flautas, tambores e pratos. Este é o género de culto público 
que agrada à maioria dos africanos, e por essa razão os cristãos africanos 
podem facilmente apropriar-se dos hinos do Saltério. 

Mas para muitos israelitas, talvez para a maioria, a vida não era 
apenas cantar e dançar. Tinham grandes misérias: pobreza, doença, 
injustiça, desastres naturais e muitos outros males. E por isso que os 
salmos de lamentação são de longe mais numerosos no Saltério. 
Reflectem as experiências de vida penosas e comuns dos israelitas. Hoje, 
a maioria do povo do continente africano vive sob condições semelhantes 
e experimenta o mesmo tipo de misérias, especialmente pobreza e 



 16 

opressão. Os salmos de lamentação são, portanto, apropriados para 
exprimir os sentimentos do povo africano enquanto reza a Deus pela 
libertação. 

As orações tradicionais africanas incluíam não apenas petição e 
intercessão, mas também acção de graças, louvor e confissão dos 
pecados para implorar o perdão de Deus. A oração era dirigida tanto a 
Deus como aos antepassados enquanto mediadores. O cristão africano 
que reza com os salmos deve lembrar-se que Jesus, Filho de Deus, é 
agora o nosso Proto-antepassado e mediador. 

 



 17 

LIVROS PROFÉTICOS 
 
Introdução 
 
Ministério profético no AT 
 
Desde sempre houve pessoas a afirmar que Deus comunicou com 

elas e as incitou a agir publicamente. Todas as religiões e culturas têm 
exemplos deste tipo de pessoas que fazem de mediadores entre Deus e 
sus próprios. Muitas das religiões tradicionais africanas têm pessoas que 
se especializam na recepção de mensagens divinas e as interpretam para 
a comunidade. 

Os profetas do AT também acreditavam que tinham sido escolhidos 
por Deus e inspirados pelo seu espirito para assumirem um papel central 
na sociedade. A palavra portuguesa profeta provém do grego phetes, que 
significa "aquele que fala", e pro, que significa "em vez de"! Assim, 
"profeta" é um termo que significa porta-voz: aquele que fala ou 
interpreta em nome de ou na vez de Deus.  

No AT o título "profeta" é aplicado principalmente aos autores da 
última parte, a literatura profética. São referidos dezasseis autores e 
temos dezoito livros com as respectivas profecias (os dois livros 
excepcionais são o livro das Lamentações, conhecido em grego como 
"Lamentações de Jeremias", e o de Baruc). Isaías, Jeremias, Ezequiel e 
Daniel são conhecidos por "profetas maiores", simplesmente porque os 
seus livros são maiores do que os outros. Há doze livros de "profetas 
menores": Oseias, Joel, Amós, Abdias, Jonas, Miqueias, Naum, Habacuc, 
Sofonias, Ageu, Zacarias e Malaquias. Há outros profetas referidos no AT, 
mas dos quais não temos registos escritos, por exemplo, Elias e Eliseu. 
Na prática, contudo, o espectro do título "profeta" alargou-se para referir 
qualquer figura importante do passado, por exemplo Abraão (Gen 20,7). 
Considerava-se que Moisés não só era um profeta como também foi o 
maior dos profetas (Dt 18,15-18; 34,10). Também João Baptista (Mc 
11,32) e Jesus (Mc 6,4; Lc 24,19) eram tidos como profetas (embora os 
seguidores de Jesus mais tarde compreendessem que o titulo "profeta" 
era insuficiente para o descrever). 

Por isso, a classificação hebraica clássica dos profetas é mais lata do 
que as nossas categorias habituais. De facto, todos os que falaram ou 
lideraram em nome de Deus foram considerados profetas. É por 
isso que os livros históricos se chamam "Profetas Anteriores". Pensava-se 
que Josué era o autor do livro que tem o seu nome, enquanto Samuel era 
creditado com a autoria do livro de Juízes e dos de Samuel. Os livros de 
Reis eram atribuídos a Jeremias. Todavia, aqueles que habitualmente 
consideramos profetas mantêm o seu nome ligado aos dezoito da 



 18 

literatura profética. São por vezes chamados "Profetas Posteriores" ou 
"Profetas Escritores". 

Estes autores bíblicos tinham como certo que Deus intervinha com 
frequência na vida das pessoas, para as orientar, e nos acontecimentos 
do mundo. Acreditavam que algumas pessoas eram escolhidas como 
agentes da intervenção de Deus, como intérpretes da sua actividade, 
ou ainda como seus porta-vozes. Assim, os profetas bíblicos podem ser 
descritos como pessoas inspiradas por Deus para recordar ao povo 
o seu chamamento e responsabilidades, enquanto povo de Deus. A 
profecia bíblica, portanto, é a comunicação de Deus a um indivíduo ou 
grupo através de uma pessoa humana, o profeta. 

 
Profecia na África actual 
 
É comum falar da marginalização da África. Refere-se à situação em 

que a África é posta de lado quanto ao progresso económico e político 
que vai acontecendo a nível global. Ninguém duvida que a África 
enfrenta problemas aterradores: pobreza, burocracias ineficientes, 
corrupção e repressão, destruição ambiental, taxas de natalidade 
crescentes, dívida externa, problemas de habitação, falta de escolas, 
estradas ou outras infraestruturas, opressão de classe e de género, 
guerras e refugiados, agitação social. 

Simultaneamente, o continente fez progressos extraordinários 
num período pós-independência relativamente curto. Estão a dar-se 
mudanças para melhor: levaram-se a cabo reformas democráticas na 
África subsaariana; os programas de redução da dívida estão a ser 
discutidos; os níveis de instrução estão a crescer; há um espírito 
empreendedor por todo o continente. No campo cultural e religioso, a 
igreja africana é cada vez mais ouvida a nível global; há um 
reconhecimento crescente da cultura, religião e valores que a África pode 
oferecer ao mundo; estão a crescer as vocações para uma variedade de 
ministérios; o processo conhecido como inculturação está a dar uma 
expressão profundamente africana ao cristianismo. 

Devemos ter consciência de que no meio da realidade da África 
contemporânea, o dom da profecia está convincentemente presente. 
Exercer um papel profético significa ser inspirado pelo Espírito e 
testemunhar a sua inspiração publicamente. Na África, muitos cristãos, 
desde a época de Jesus até à actualidade, sentiram tal chamamento ao 
desempenho da profecia. São movidos pelo mesmo Espírito que animou e 
deu energia aos profetas do AT. É o mesmo Espírito que nos permite 
compreender melhor o que Jesus ensinou e como aplicar isso de 
forma relevante nos tempos que correm (cf. Jo 14,26; 16,13). 

Mas também há figuras proféticas no mundo secular e nas religiões 
não cristãs. A inspiração profética do Espírito age em todos os tempos e 



 19 

culturas; não está presente apenas nos que falam e agem explicitamente 
em nome de Jesus. Por isso, temos de estar conscientes de que nós - os 
que aceitamos o cristianismo - não temos o monopólio do Espírito. 
Afinal, este mesmo Espírito tem estado a agir no mundo desde o princípio 
dos tempos, muito antes da Igreja existir. 

O Espírito está neste momento a agir silenciosa e anonimamente, 
mesmo naqueles lugares de África em que Jesus é desconhecido. Os que 
limitam a profecia e a inspiração aos cristãos são culpados de uma 
espécie de fundamentalismo e infelizmente, podem nunca ter aprendido 
que o Espírito também nos ensina através das pessoas que estão 
fora da Igreja. De facto, os muitos exemplos de inspiração profética do 
NT devem fazer-nos pensar na grande variedade de modos como o 
Espírito toca as diferentes pessoas: coragem (Act 4,31); visões (Act 
7,55; 16,9); grandes feitos (Act 8,4-13); consolação e força (Act 9,31; Ef 
3,16); previsões do futuro (Act 11,28; 20,23; 21,11); línguas 
estrangeiras (Act 19,6; 1 Cor 14,2); conselho (Act 21,4; Gl 5,18); 
certeza da proximidade de Deus (Rm 8,14; Gl 6,18); alegria (Rm 14-17; 
G 5,22; 1 Ts 1,6); entendimento (1 Cor 2,12-13); vários dons, incluindo 
o da fé, do discernimento e da cura (1 Cor 2,4-10); amor, paz, 
sensibilidade e tolerância (Gl 5,22-23). 

A principal tarefa de qualquer profeta na África contemporânea é a 
do discernimento - não apenas pessoal mas especialmente nos 
assuntos públicos do campo social, político e cultural. Os profetas 
de África devem ler os "sinais dos tempos"; desafiar os sistemas 
opressivos e os que abusam do poder; criticar as estruturas e formas de 
comportamento obsoleto na Igreja e na sociedade; expressar 
solidariedade com os vulneráveis; consolar os marginalizados e 
estrangeiros; dar poder aos pobres para que sejam agentes do seu 
próprio desenvolvimento; reconciliar opressorés e vítimas; trabalhar 
para que as culturas antigas de Africa sejam mais significativas e 
relevantes; criar uma Africa em que a diversidade de culturas, géneros, 
raças e dons seja respeitada e honrada. 

Na actual igreja africana, é de assinalar o crescente número de 
pessoas comprometidas com alguma forma de mudança social profética. 
Cada vez mais cristãos de todas as idades e contextos estão dispostos a 
denunciar as redes nacionais e globais de opressão; em vez de manterem 
a ordem estabelecida, querem participar em actividades de mudança e 
transformação. 

Infelizmente, apenas uma pequena percentagem de pessoas 
consegue manter a acção profética como dimensão permanente das suas 
vidas. 

Algumas inibem-se a si próprias antes de começar, devido ao 
isolamento ou a sentimentos de inadequação. Algumas sentem-se 
desencorajadas pela falta de conhecimentos técnicos ou de recursos. 



 20 

Outras decidem-se a correr o risco mas acabam por esgotar-se. Outras, 
ainda, parecem caminhar num claro desconhecimento de qualquer dos 
ensinamentos sociais da Igreja. 

Uma razão porque a profecia é muitas vezes desprezada na 
sociedade talvez seja porque os profetas e os movimentos proféticos se 
opõem às e têm a oposição das pessoas que beneficiam do estado actual 
das coisas. Esta oposição é quase inevitável, e será sempre necessária 
alguma forma de luta. Os conflitos, mesmo dentro da Igreja, não 
devem surpreender ninguém. 

De facto, nunca há garantias de sucesso na acção profética a curto 
prazo; os frutos da profecia dependem em última instância da liberdade 
de Deus. Contudo, a profecia produz sementes de vida nova. Com 
condições adequadas e apoio de outras pessoas, estas sementes 
infiltram-se na sociedade em geral e dão fruto. Por outras palavras, o 
Espírito profético que impele o profeta original continua a tocar nos seus 
seguidores e naqueles que respondem à sua visão (cf. Rm 8,16). 

O que não podemos esquecer é que a acção dos profetas na África 
actual por vezes está cheia de dificuldades. Desde a independência, 
muitos sofreram perseguições e morte por terem desafiado seriamente 
os beneficiários dos sistemas sociais injustos. Sem surpreender, quando 
alguém tem consciência de ser chamado à profecia, como por exemplo 
Amós e Oseias, o sentimento inicial não é muito agradável. Pensam duas 
vezes no as-sunto. Como Moisés (Ex 3,11-4,13) e Jeremias (Jr 1,6), os 
profetas de hoje podem encontrar razões válidas para fugir desta 
vocação difícil e exigente. Mas haverá sempre profetas a erguer as suas 
vozes para protestar e proclamar, como alias sempre o fizeram. 

 
 
 

NOVO TESTAMENTO 
 
EVANGELHOS SINÓPTICOS 
 
Introdução 
 
Seria impossível, pois claro, exagerar a importância dos Evangelhos 

para o nosso conhecimento de Jesus. Eles são, devido a todas as 
questões práticas, as nossas únicas fontes do que Jesus fez e disse 
durante a sua vida terrena. 

Exceptuando os Evangelhos, temos apenas algumas referências a 
Jesus espalhadas por obras romanas e judaicas. Mesmo os outros livros 
do NT, embora fornecendo elementos inestimáveis para a teologia da 
pessoa e vida salvífica de Jesus, sua morte e ressurreição, contam-nos 
muito pouco sobre as suas actividades e ensinamentos enquanto viveu 



 21 

entre nós. Por isso, para um conhecimento cristão do Salvador, é 
indispensável que se faça uma leitura dos Evangelhos com fé e 
inteligência. 

 
A questão sinóptica 
Os Evangelhos de Mateus, Marcos e Lucas são denominados 

"sinópticos" (das palavras gregas que significam "vistos em conjunto") 
devido às suas semelhanças evidentes. Seguem as mesmas linhas 
gerais no relato do ministério público de Jesus, narram os mesmos 
acontecimentos da sua missão e entram em pormenores nas mesmas 
exposições dos seus ensinamentos. Quando colocados em colunas 
paralelas, uns ao lado dos outros de forma a serem "vistos em conjunto", 
torna-se evidente que muitos dos seus episódios são os mesmos, por 
vezes, palavra a palavra. Estudos mais pormenorizados mostram que 
quase todo o Evangelho de Marcos está contido no Evangelho de 
Lucas e no de Mateus e que Lucas e Mateus têm em comum uma 
grande parte dos ensinamentos de Jesus que não se encontram 
em Marcos. Além disso, tanto Mateus como Lucas contêm alguma 
informação valiosa sobre Jesus que é exclusiva de cada um deles. 
Isto é mais perceptível nos relatos do nascimento e infância de Jesus. Às 
tentativas de explicar este conjunto de semelhanças e diferenças entre os 
três Evangelhos chama-se "a questão sinóptica". 

Já foram e continuam a ser propostas diversas soluções 
académicas para o problema. Durante muito tempo pensou-se que o 
Evangelho de Mateus tinha sido o primeiro a ser escrito, que Marcos 
abreviara o seu Evangelho para fins específicos e que Lucas tinha tomado 
muito material para o adoptar de acordo com a sua intenção de escrever 
mais um evangelho. Porém, a principal dificuldade desta teoria é explicar 
por que razão Marcos teria omitido tanto material valioso do Evangelho 
de Mateus: a totalidade do Sermão da Montanha, por exemplo, e a 
Oração do Senhor. Por volta dos finais do século XIX e princípios do 
século XX, os estudiosos da Bíblia debruçaram-se sobre os Evangelhos e 
apresentaram uma solução diferente e mais satisfatória. Concluíram que 
Marcos foi o primeiro evangelho a ser escrito e que Mateus e Lucas 
copiaram a obra de Marcos na sua globalidade. A narrativa de Marcos 
tornou-se, então, a estrutura e as linhas gerais dos outros dois 
Evangelhos. Além disso, Mateus e Lucas, independentemente um do 
outro, tiveram acesso a um outro documento cujo material 
incorporaram nos seus Evangelhos. Este documento é conhecido por "Q", 
a primeira letra da palavra alemã Quelle, que significa "fonte". A fonte Q 
perdeu-se. O seu conteúdo e natureza somente são conhecidos pelo uso 
que Mateus e Lucas deles fizeram. Parece ter sido um documento escrito. 
Não era um Evangelho, uma vez que continha poucos ou nenhum relatos 
das actividades de Jesus ou da sua morte e ressurreição. 



 22 

Era antes uma colecção dos seus ensinamentos e parábolas. O 
material do Sermão da Montanha, por exemplo, que Mateus recolheu nos 
capítulos cinco a sete do seu Evangelho e que Lucas distribuiu ao longo 
de todo o Evangelho, provém de Q. Isto explica por que razão Marcos 
não contém este material; não conhecia a fonte Q. Para mais, tanto 
Mateus como Lucas - cada um deles - usaram materiais desconhecidos 
dos outros autores evangélicos: uma fonte mateana e uma fonte lucana. 
Foi a partir destas fontes que Mateus e Lucas elaboraram as suas 
narrativas da infância, bastante diferentes uma da outra, e que Lucas 
coligiu materiais tão preciosos como as parábolas do Bom Samaritano e 
do Filho Pródigo. 

Porque esta solução para a questão sinóptica depende do uso de 
Marcos e de Q como fontes principais dos Evangelhos de Mateus e Lucas, 
ficou conhecida como "Teoria das Duas Fontes". 

É a solução aceite hoje pela maioria dos estudiosos da Bíblia, quer 
católicos quer protestantes. Temos de admitir, contudo, que se trata 
apenas de uma teoria; não é possível uma prova absoluta. Há uma 
minoria de estudiosos que ainda opta pela prioridade do Evangelho de 
Mateus ou por uma outra teoria que afirma que os três Evangelhos foram 
escritos em total independência uns dos outros e que têm origem numa 
tradição evangélica comum que a todos antecedeu. 

 
Três retratos de Jesus 
Do que foi dito não podemos concluir que os autores dos Evangelhos 

foram simples copistas ou compiladores de material previamente escrito. 
Todos eles foram autores por direito próprio. Obtiveram o seu material de 
fontes, mas usaram-no com criatividade. Ao fazerem desse modo, 
forneceram-nos três imagens ou retratos de Jesus, cada um 
produzido por um escritor que era não só um artista apurado mas 
também um teólogo perspicaz. Marcos, escrevendo para uma igreja 
perseguida, dá ênfase a Jesus como aquele que traz e torna presente o 
Reino de Deus, mas que é, do princípio ao fim, contrariado, 
incompreendido - mesmo pelos seus próprios discípulos - rejeitado, e 
finalmente condenado à morte. Mateus, escrevendo para uma 
comunidade judeo-cristã alargada, realça Jesus como cumprimento das 
profecias e promessas divinas, o novo legislador e Mestre da Nova 
Aliança, o fundador de um novo e purificado Israel. Lucas retrata Jesus, 
da narrativa da infância em diante, como o salvador prometido, o Messias 
Filho de David e Filho de Deus. Ele é o Profeta, a esperança, e a salvação 
dos pobres e marginalizados, nomeadamente, os indigentes, os doentes, 
os desamparados da sociedade, os sem privilégios, as mulheres, os 
pecadores.... a todos promete e concede o perdão de Deus. Lucas 
oferece-nos ainda um segundo, livro, os Actos dos Apóstolos, em que a 
vida e actividade do Cristo Ressuscitado continua na história humana e 



 23 

na sua Igreja sob a direcção e o ímpeto do Espírito Santo. Em todos 
estes retratos inspirados, o Jesus neles representado é reconhecível 
como o mesmo, e os títulos que lhe são atribuídos num Evangelho são-
no nos outros. No entanto, ao sublinhar diferentes aspectos da vida, 
mensagem e obra de Jesus, cada Evangelho nos oferece um nova e 
diferente perspectiva daquele que é, afinal, o mistério infinito do 
Deus feito Homem. 

 
 



 24 

MATEUS 
 
Importância de Mateus para África 
Mateus escreveu para judeo-cristãos apanhados entre a sua nova 

fé em Cristo e o judaísmo, a religião tradicional dos seus antepassados. 
Na verdade, não era possível, para eles, continuarem fiéis a ambas e por 
isso tiveram de fazer uma escolha dolorosa. Actualmente, muitos 
africanos podem encontrar-se numa situação semelhante quando se 
tornam cristãos. Não é fácil renunciar imediatamente a todas as crenças 
e práticas tradicionais incompatíveis com os ensinamentos de Cristo, 
mesmo que saibam que se quiserem ser verdadeiros discípulos de Cris to 
têm de fazer escolhas difíceis. 

É aqui que a mensagem de Mateus para os judeo-cristãos pode ser 
uma fonte de iluminação e força para os africanos convertidos. Jesus 
insistiu que não veio para abolir a lei judaica mas para levá-la à 
perfeição, e os cristãos africanos podem perceber que isto se aplica 
também aos valores genuínos encontrados nas religiões e culturas 
tradicionais africanas. Devemos sublinhar aqui a importância da família e 
da comunidade, as relações com os antepassados e os 'mortos-viventes", 
e a importância da reconciliação como uma contribuição para a paz. 

Estes e outros valores africanos estão de acordo com a fé cristã. 
Onde houver uma necessidade, a fé cristã não deve hesitar em 

criticar os aspectos negativos da cultura africana à luz do ensinamento de 
Cristo. 

Muitas vezes, isto será doloroso, mas esta é uma condição para 
seguir Cristo. Devemos ter consciência de que o que contradiz a 
mensagem de Cristo não pode ser um valor humano genuíno e nada há a 
perder ao pô-lo de lado. 

Desde o Concílio Vaticano II, a Igreja Católica encorajou a 
inculturação para que a mensagem de Cristo encarne verdadeiramente 
nas culturas africanas, elevando-as a um nível sobrenatural. Desta 
maneira, os africanos constatam que é mais fácil entender e praticar o 
dom da fé cristã, permanecendo, assim, fiéis a eles próprios enquanto 
africanos. 

Finalmente, Mateus pode ser lido hoje em África no contexto da 
oposição das sociedades tradicionais e de certas ideologias modernas à 
mensagem de Jesus e à aceitação do cristianismo pelos novos crentes. 

 
Estrutura do Evangelho de Mateus 
I. Narrativa da Infância (1,1-2,23) 
II. Proclamação do Reino (3,1-7,29) 
III. Ministério e Missão na Galileia (8,1-11,1)  
IV. Oposição de Israel (11,2-13,53) 
V. Jesus, o Reino e a Igreja (13,54-18,35) 



 25 

VI. Ministério na Judeia e em Jerusalém (19,1-25,46) 
VII. Paixão e Ressurreição (26, 1-28,20) 
 
MARCOS 
 
Importância de Marcos para África 
Marcos descreve acontecimentos simples de uma forma muito 

viva. As pessoas que gostam de contar histórias acharão o Evangelho de 
Marcos muito interessante. Muitos africanos, apesar dos modernos meios 
de comunicação social, continuam a aprender graças à comunicação, 
oral. Seria um empreendimento frutuoso experimentar se é fácil ou difícil 
voltar a narrar os relatos segundo Marcos. Jesus sofreu por uma causa 
nobre: defender os pecadores, cobradores de impostos, crianças, pobres 
e oprimidos. 

África é correntemente descrita como tendo todos os tipos de 
"sofrimento". Por isso utilizam-se expressões como "continente dividido", 
"continente doente", "continente fragmentado", etc. Enquanto tudo deve 
ser feito para minimizar o sofrimento, vamos assumir a coragem de 
Jesus, que aceitou o sofrimento para assistir aos desprezados e 
esquecidos. África precisa de heróis e heroínas que trabalhem para 
melhorar a situação dos oprimidos. Nesta grande missão, os heróis e 
heroínas esperem encontrar oposição e sofrimentos como Jesus. 

No Evangelho de Marcos a escolha dos Apóstolos acontece logo no 
início. Na primeira metade do Evangelho os discípulos são descritos 
geralmente como seguidores comprometidos de Jesus. À medida que o 
tempo passa, desviam-se do percurso do Mestre e acabam por 
abandoná-lo. O que acontece aos discípulos de Jesus repete-se 
constantemente ao longo da história. Neste momento parece que há 
muitos a seguirem Jesus em África. A questão é: Por quanto tempo 
continuará a ser assim? E por que seguem Jesus? Será profunda a fé 
dos que seguem Jesus? Que o estudo deste Evangelho possa contribuir 
para que cresça a fé dos africanos em Jesus, o Messias não-político e 
não-violento. 

 
Estrutura do Evangelho de Marcos 
I. Missão de Jesus na Galileia (1,1-9.50) 
II. Missão de Jesus a Caminho de Jerusalém (10,1-52) 
III. Últimos Dias de Jesus em Jerusalém (11,1-16,20) 
 
LUCAS 
 
Importância de Lucas para África 
1. A Resposta à Fé. O povo de Deus redimido produz "frutos de 

sincero arrependimento" (3,8; Act 26,20). O primeiro deles é a fé. Dizer 



 26 

que Deus mantém as suas promessas é lembrar a nós próprios que a 
personagem central em Lucas-Actos é Deus. Alguns escritos cristãos são 
tão cristocêntricos que quando os lemos tendemos a esquecer o que 
Lucas sublinha: a história da salvação é uma história de Deus. 

Deus conduziu Israel; Deus inspirou os profetas, Dous enviou João 
Baptista; Deus enviou Jesus; Dous ressuscitou Jesus; e Deus envia o 
Espirito Santo. Deus age através das pessoas, nações, líderes políticos, 
leis e instituições. Visto que Deus continua a desenvolver o seu plano de 
salvação, Lacas não anseia nem apela a que a Igreja regresse a uma 
idade de ouro, a de Jesus ou da Igreja nascente, mas mostra que 
qualquer tempo e espaço tom as características próprias para o plano 
divino. Deus exige fidelidade como resposta à sua própria 
fidelidade. Ele nunca ficou privado de testemunhas no mundo (Act 
14,17). Ele não é apenas Deus de Israel e  da Igreja, mas também de 
Adão, de toda a criação e de todas as nações. 

Em Lucas-Actos a fé combina a escuta obediente da palavra com a 
resistência paciente. Não é uma decisão momentânea, mas uma 
resposta que cresce e amadurece (Lc 8,15; 17,5-6). Essencial para 
uma resposta de fé é a oração, uma temática própria de Lucas. 

 
2. A Grande Inversão. Talvez a característica do Evangelho de 

Lucas mais vulgarmente comentada seja a sua preocupação com os 
oprimidos e marginalizados. Esta atenção aos pobres aparece logo no 
cântico de Maria, antes do nascimento de Jesus (1,46-55). Reaparece na 
preferência pelos pastores (2,8-14), na mensagem social de João 
Baptista (3,10-14). É proclamada publicamente por Jesus no seu sermão 
na sinagoga da sua terra (4,16-21) e torna-se depois um refrão do seu 
ensino (14,12-14.21). Tudo isto não significa que Jesus recusava os aos 
líderes religiosos (7,36) e aos ricos (19,20-23). De facto, algumas 
mulheres abastadas financiavam as missões de Jesus (8,1-3). Contudo, o 
Jesus de Lucas proclama a preferência de Deus pelos mais pobres, os 
famintos, os que choram, os excluídos (6,20-23), e o Jesus de Lucas que 
oferece aos pobres, estropiados, cegos e coxos lugares no grande 
banquete (14, 21-23). 

Em 1981, a XVIII Assembleia de Chefes de Estado e de Governo da 
Organização de Unidade Africana (OUA), reunida em Nairobi, Quénia, 
adoptou a Carta Africana do Direitos Humanos. Esta carta estabelece 
os direitos culturais, sociais e económicos, bem como os direitos 
políticos e cívicos de todos os cidadãos africanos. Além do mais, 
reconhece explicitamente os direitos dos grupos, famílias, mulheres e 
crianças; aos idosos e inválidos também se atribui uma protecção 
especial; e o direito à autodeterminação dos povos é elaborado na base 
do direito à vida, à igualdade e à não-denominação. A Carta Africana 
abarca ainda o direito ao desenvolvimento económico, social e cultural e 



 27 

o direito à segurança e à paz nacional e internacional. Finalmente, 
especifica os deveres individuais bem como os direitos individuais para 
com a família, a sociedade, o estado e a comunidade africana 
internacional. Temos todo o direito de sermos africanos em todo lo 
continente.  

No entanto, as imagens proféticas de Lucas-Actos juntam-se à crítica 
profética dos valores e expectativas religiosas humanas. A segurança e 
complacência humanas são alteradas pela Boa-Nova. Os poderosos, que 
procuram justificar-se a eles mesmos e que só respondem aos profetas 
com provas e rejeição, são rebaixados, ou, no fim, afastados do povo. Os 
que habitualmente são considerados sem valor, rebaixados, marginais e 
estrangeiros são aceites e elevados por Deus, tornando-se parte do povo 
renovado. 

É este o significado da linguagem ricos/pobres (1,53; 4,18; 6,20-24; 
7,22; 14,21; 16,19-31). Os ricos são os que não precisam de consolo e 
que rejeitam Jesus. Os pobres são os quel foram rejeitados pelas 
categorias humanas mas são aceites por Deus, e que aceitam a presença 
de Deus em Jesus. O retrato lucano de Maria é simbólico da forma como 
Deus inverte a pobreza e a impotência da condição humana. Ao longo de 
toda a sua narrativa, Lucas dá uma atenção positiva ao papel da mulher. 
O tema da inversão exprime-se com ênfase na inclusão dos gentios (e 
samaritanos, quer Lucas os considere gentios ou não) entre o povo de 
Deus. O que poderá significar uma hermeneutica afrocentrica da 
libertação, enquanto tentativa de reler a Biblia? 

 
3. Salvação. Os valores humanos são invertidos por Deus, não para 

a destruição dos impios, mas para a salvação dos perdidos. A visita de 
Deus tem como fim a salvação deles (cf. Act 7,25). Lucas sublinha o 
aspecto salvífico da Boa-Nova mais do que os outros Evangelhos. 

Jesus é o salvador (2,11). Ele traz a salvação e realiza actos 
salvadores (7,50; 8,36; 8,50). Ele veio para salvar o que estava perdido 
(19,10): O que se diz de Jesus no Evangelho também se aplica à missão 
dos Apóstolos no livro dos Actos. A mensagem de Deus é acima de tudo 
de salvação (Act 15,11; 28,28). O tema da salvação domina em várias 
parábolas de Lucas, principalmente na parábola da ovelha perdida (15,3-
7), da dracma perdida (15,8-10) e do filho pródigo (15,11-32). Um 
estudo bíblico numa perspectiva africana pode sublinhar os poderes 
cósmicos, o Espírito Santo, a Cristologia, o corpo e o silêncio. A 
perspectiva da universalidade da salvação no Evangelho de Lucas é um 
apelo a uma reflexão profunda sobre a inculturação. 

Se Deus chama todos os seres humanos em Jesus Cristo, não 
confina o chamamento a uma cultura especifica. A incarnação de Deus, 
acontecendo em todas as culturas, é a obra do Espirito Santo (como 
aconteceu com Maria, a Mãe de Jesus). Uma teologia africana da 



 28 

inculturação é um desafio inevitável para os cristãos em África e compete 
ao ministério da Igreja. Os lideres da Igreja devem envolver-se 
profundamente neste processo, encorajando a pesquisa teológica, 
examinando as reflexões de teólogos em diálogo e, ao nível da pastoral, 
pondo os resultados em prática. 

 
Principais Divisões de Lucas 
I. Prólogo (1,1-4) 
II. Infância de Jesus (1,5-2,52) 
III Preparação para a Vida Pública de Jesus (3,1-4,13) 
IV. Actividade de Jesus na Galileia (4,14-9,59). 
V. Viagem para Jerusalém (9,51-19,27) 
VI. Jesus em Jerusalém (19,28-21,38)  
VII. Paixão e Ressurreição de Jesus (22,1-24,53) 
 



 29 

JOÃO 
 
Importância de João para África 
É óbvio que, pelos milhares de nomes e descrições africanas de Deus, 

as religiões tradicionais de África são ricas em conceitos e na 
compreensão de Deus. Ele é Criador, Oleiro, Pai, Providência e muitos 
outros nomes descritivos. Mas apesar desta riqueza de nomes divinos, 
continua a ser verdade para os africanos, como para muitos outros 
povos, que "a Deus jamais alguém o viu. O Filho Unigénito... o deu a 
conhecer" (1,18). A nossa compreensão de Deus baseada 
exclusivamente no instinto religioso ou no raciocínio filosófico 
será sempre imperfeita e mesmo defeituosa sem Cristo. Em João, 
Jesus é principalmente a revelação do Pai e é, por isso, o único que pode 
completar e enriquecer a compreensão africana de Deus. 

Alguns nomes africanos de Deus são também boas descrições de 
quem é Jesus. Por exemplo, um nome como "Sol" para Deus pode ajudar 
os africanos a compreender Jesus como a Luz do Mundo. Mais, nas 
religiões tradicionais Deus torna-se próximo, de um modo geral graças a 
mediadores como os antepassados que, devido à sua intimidade com 
Deus, são capazes de facilitar o nosso relacionamento com Ele. 

Por tudo isto, os africanos devem estar prontos para compreender e 
apreciar o papel de Jesus como Mediador e Caminho para o Pai. Ele é o 
Proto-Antepassado. Este Evangelho, por isso, tem muito a oferecer aos 
cristãos africanos a caminho de um conhecimento e compreensão mais 
ricos de Deus e do seu Filho Jesus. 

Entre as várias passagens muito importantes para Africa podemos 
tomar o Prólogo. Aqui João fala da Palavra ou Verbo. A palavra em Africa 
e eficiente e poderosa. E neste sentido que a Palavra se torna Carne. Não 
nos esqueçamos que em Africa a palavra é algo que pode destruir ou 
edificar a comunidade. A Palavra de Deus não destrói mas antes 
humaniza o mundo. Será que a nossa palavra está a fazer o mesmo, 
ou estamos a destruir as nossas comunidades com as nossas palavras? 
As nossas palavras devem ser uma participação na Palavra de Deus de 
forma a trazer paz e tornar-se carne, para que possamos construir uma 
sociedade e uma igreja africanas. 

Todo o Evangelho de João realça a vida abundante. Nas tradições 
africanas a vida é o princípio fundamental. Se Cristo veio para dar 
vida em abundância (ver Jo 10,10), confirma a cultura africana e leva-a 
à perfeição. Guerras, corrupção, suborno e problemas afins estão a 
destruir a vida e devem ser banidos das nossas comunidades. A vida diz 
respeito não só aos nossos familiares ou grupos étnicos mas também a 
todos os seres humanos a quem é oferecida. 

 
Estrutura do Evangelho de João 



 30 

I. Revelação ao Mundo (1,1-12,50) 
II. Livro da Glória (13,1-20,31)  
III. Epilogo (21,1-25) 
 
ACTOS DOS APÓSTOLOS 
 
Importância dos Actos dos Apóstolos para África 
 
1. Afirmação de África. O Evangelho de Lucas e os Actos dos 

Apóstolos têm uma visão positiva do mundo. São talvez os escritos 
menos apocalípticos do NT. Não só Lucas é relativamente indiferente ao 
fim dos tempos, como dá valor ao próprio tempo. Aprova, por outro lado, 
os que estão fora do movimento cristão. 

Os de fora são vistos como sensatos e de mente aberta. O Império 
não é um instrumento de Satanás, mas uma oportunidade para difundir o 
Evangelho. Lucas-Actos relata a conversão de gentios e exclui totalmente 
a "xenofobia" de Mateus: os gentios podem ser "tementes a Deus" e 
mesmo os não-convertidos dão sinais de bondade e inteligência (Act 
28,7-10). A descrição dos cristãos corresponde a esta percepção dos de 
fora como iluminados. Os Apóstolos parecem ter autodomínio, são 
corajosos, justos, respeitadores da lei, pessoas razoáveis, longe de 
serem fanáticos. Lucas-Actos afirma o valor da cultura humana e 
sugere implicitamente a compatibilidade do cristianismo com as culturas 
africanas. Caso exemplar é o do eunuco etíope (Act 8), que constitui o 
exemplo do homem africano em busca de Deus, nas Escrituras. 

 
2. Palavra de Deus para África. Lucas dá ênfase à palavra de Deus 

ao mostrar como ela tem o poder do Espírito e é acompanhada por sinais 
e prodígios. A missão pode ser descrita como a Palavra de Deus 
crescendo e expandindo-se (Act 6,7; 8,14; 10,36; 11,1; 12,24; 19,20), 
Na parábola do semeador, Lucas interpreta, explicitamente, a semente 
como Palavra de Deus (Lc 8,11), e a resposta humana de fé é definida 
em termos de audição e obediência à Palavra de Deus (Lc 5,1; 6,47; 
8,13-15.21; 11,28), A Palavra de Deus, hoje, enriquece África por 
intermédio da Igreja que está presente por todo o continente. 

 
3. Conversão do Continente. A Palavra de Deus, subvertendo as 

expectativas humanas, exige mudança e aceitação da palavra profética. 
A conversão é um tema importante em Lucas-Actos. O ministério de 
Jesus é precedido pela palavra de Deus proferida pelo profeta João, que 
chamava as pessoas ao arrependimento (Lc 3,7-14). Actos abre com a 
pregação profética de Pedro, também ele chamando a conversão (2,37-
40). Aqueles que constituem o povo que Deus está a restaurar devem 
"mudar de direcção" (Lc 5,32; 10,13; 11,32; 13,3-5; 24,47; Act 3,19; 



 31 

5,31; 8,22; 11,18; 17,30; 20,21; 26,20). o exemplo mais impressionante 
de todos é a mudança de Paulo, de perseguidor a apostolo, e cuja 
conversão/vocação é tão paradigmática que é repetida três vezes (Act 
9,1-9; 22,6-11; 26,12-18). 

A conversão exige que as pessoas mudem o seu comportamento. Tal 
como Deus acolhe todas as pessoas, assim se espera que os cristãos 
africanos sejam hospitaleiros. A abertura do lar e do coração a um 
estranho está claramente relacionada com o tema da aceitação ou 
rejeição do profeta (Lc 9,3-5; 10,2-16), e Lucas oferece modelos 
explícitos para esta resposta (Lc 10,38-42; Act 16:11-15). 

Do mesmo modo, os ensinamentos de Lucas sobre o uso dos bens 
têm o seu modelo em Jesus, que deu o lugar principal aos pobres e 
marginais. Os que aceitam Jesus partilham as suas posses com os 
necessitados, seja através de esmolas (Lc 12,33-34) ou da total doação 
do que possuem numa comunidade de partilha de bens (Act 4,32-37). 
Por fim, Deus visita o seu povo e isso mostra o seu amor e bondade 
especialmente para com os oprimidos (Lc 1,52-53.58). De igual forma, o 
seu povo deve mostrar o mesmo amor para com todos (Lc 6,32-36; 
10,27-37). 

O Livro dos Actos pode ser considerado um dos livros mais 
importantes para a inculturação em África. Este livro realça claramente a 
universalidade do Evangelho e sugere que os costumes diferentes não 
são obstáculos quando não contradizem a intenção fundamental de Cristo 
(cf. 10,15). Actos legitima uma pesquisa profunda por toda a cultura 
africana e convida-nos a distinguir com clareza a diferença entre a nossa 
fé e as doutrinas. Estas últimas são reflexões sobre a fé no contexto de 
uma cultura particular. 

 
Principais divisões dos Actos 
I. Preparação para a Missão Cristã (1,1-2,13) 
II. Missão em Jerusalém (2,14-8,3) 
III. Missão na Judeia e na Samaria (8,4-9,43)  
IV. Inauguração da Missão aos Gentios (10,1-15,41) 
V. Missão de Paulo até aos Confins do Mundo (16,1-28,31) 
 



 32 

CARTAS DE PAULO 
 
Introdução 
 
Paulo: Apóstolo de Jesus Cristo para o anúncio do Evangelho 

aos Gentios 
O génio de Paulo pode ser melhor apreciado se nos lembrarmos que 

ele escreveu várias cartas, desenvolvendo assim a sua teologia antes 
de qualquer outro autor do NT, incluindo os evangelistas. À luz das 
Escrituras Hebraicas do AT, à luz da experiência de Cristo na sua própria 
vida e na daqueles que converteu, partindo das tradições orais de Jesus, 
foi capaz de desenvolver um profundo conhecimento de Cristo e da 
salvação que abarcava quase todas as dimensões da vida cristã. Não é 
exagerado dizer que Paulo foi não só o primeiro mas o maior dos 
teólogos cristãos. A Igreja tem vivido do seu pensamento, inspirado e 
dos seus escritos durante estes dois mil anos, e não perderam nem a sua 
riqueza nem a sua vivacidade. 

 
CARTA AOS HEBREUS 
 
Relevância da Carta aos Hebreus para África 
Algumas das afirmações da carta poderão ser desconcertantes para 

os leitores africanos. 
Quando o autor restringe o conceito de sacrifício ao sacrifício pelos 

pecados e quando declara que "é impossível que o sangue de touros e de 
carneiros possa tirar os pecados" (10,4), um leitor africano poderá 
pensar qual terá sido o valor dos sacrifícios tradicionais oferecidos aos 
antepassados e aos espíritos e, por vezes, ao Deus supremo. Deveríamos 
estar conscientes do carácter polémico da Carta aos Hebreus, 
concebida para gente tentada a aceitar novamente a religião judaica, 
com as respectivas práticas, como sendo a última vontade de Deus, A 
atitude do escritor assemelha-se à dos primeiros missionários da Africa 
subsariana, que condenaram muitas expressões das tradições religiosas 
africanas. 

Aquilo que deverás é atraente para um leitor africano é o estatuto de 
Cristo no universo. É superior aos anjos e aos espíritos e a todo e 
qualquer antepassado que possamos imaginar. Ultrapassa em 
dignidade e eficácia todos os adivinhos e sacrifícios. Contudo, não 
é um estranho à nossa condição humana. Tornou-se perfeito pelo 
sofrimento (2,10), "testado de todos os modos" (2,19; 4,15), e não se 
envergonha de nos chamar seus irmãos (2,11). Isto faz dele, 
seguramente, o nosso "Irmão mais velho". Não só nos libertou dos 
pecados, mas - e esta é uma afirmação única no NT - também nos 
libertou do medo da morte. Jesus venceu este medo pela oração e 



 33 

confiança no Pai, Os africanos são convidados a vencer este medo como 
Jesus. Há que evitar suspeitar que os outros ou outras entidades 
são a causa da morte ou da doença. Assim como Cristo fez, 
deveríamos também aceitar a vontade de Deus, o seu projecto. 

Muitos africanos vivem hoje no exílio ou estão deslocados dentro do 
seu próprio país. Poderão encontrar conforto no que Hebreus diz aos seus 
leitores que foram privados dos seus bens é propriedades. Sem 
abandonar a luta para reaver aquilo que lhes foi injustamente tirado, 
deveriam olhar para a frente, para uma "posse duradoira e melhor" 
(10,34), à semelhança dos antepassados de Israel que esperaram pela 
Palestina como uma pátria duradoura e como uma cidade habitável e 
grande (11,10.14.16; 12,22). Assim também nos deveríamos considerar 
estrangeiros e peregrinos neste mundo (11, 13; cf. 13,14; 1 Pe 1,1.17; 
2,11). Por outro lado, os que não são refugiados deveriam ser 
hospitaleiros para com os sem casa e sem abrigo (13,2; cf. Rm 12,13; 
1Pe 4,9). 

Alguns aspectos da Carta aos Hebreus são importantes para a 
cristologia africana. Por exemplo, 1,1-2 é um dos textos que pode ser 
aplicado a Cristo como Proto-Antepassado de África. Deveríamos ler esse 
texto do seguinte modo: "Muitas vezes e de muitos modos, falou Deus 
aos africanos, nos tempos antigos, por meio dos seus antepassados. 
Nestes dias, que são os últimos, Deus falou-nos por meio do Filho, a 
quem constituiu Proto-Antepassado de todos". Jesus Cristo é o Proto-
Antepassado por quem até os nossos antepassados vieram à existência. 
Por Ele e nele, somente nele, gozam de uma vida abundante que podem 
agora transmitir aos seus descendentes. Isto quer dizer que os 
antepassados africanos não são a fonte última da vida. Só Cristo o é. 

Um outro aspecto a ser salientado é o sacrifício de Cristo que começa 
no capítulo 10. O sofrimento de Cristo, tal como é descrito, recorda aos 
africanos os ritos de iniciação. Isto é muito mais claro em 12,2, onde 
Jesus é visto como o "autor e consumador da nossa fé" (cf. 12,3). 

Jesus pode então ser visto como o Mestre de Iniciação de todos os 
africanos. Ele foi iniciado pela perseverança, de tal modo que conseguiu 
atingir o objectivo: sentar-se à direita do trono de Deus Pai. Assim, 
tornou-se o mais alto Mestre de Iniciação que nos inicia no processo para 
alcançar a verdadeira vida em Deus. 

 
Principais divisões da Carta aos Hebreus 
I. Prólogo: o Mistério de Cristo (1,1-4) 
II. Jesus Cristo Superior aos Espíritos (1,5-2,18) 
III. Jesus, o Sumo Sacerdote Fiel e Misericordioso (3,1-5,10) 
IV. Exortação à Renovação Espiritual (5,11-6,20) 
V. Cristo e Melquisedec (7,1-28) 
VI. O Sacrifício e o Ministério de Cristo 



 34 

VII. A Igreja, um Povo que Acredita (10,19-12,13) 
VIII. O Contraste das Duas Alianças (12,14-29) 
IX. Exortações Conclusivas (13,1-17) 
X. Conclusão: Pedido de Orações, Bênçãos e Saudações (13,18-25) 
 
APOCALIPSE 
 
Importância do Apocalipse para África 
O Apocalipse é uma mensagem de consolação e de exortação 

para os cristãos da Ásia Menor. Não querendo comprometer-se com os 
poderes corruptos, tanto económica como politicamente, ficaram 
marginalizados na sociedade. Longe de lhes pedir que se tornem 
cidadãos bem comportados, o autor previne os seus leitores contra 
qualquer acomodação à ordem política do Império Romano. Esta 
mensagem relacionada com as estruturas do poder sócio-político 
constitui uma chamada à realidade para os cristãos que vivem nas 
sociedades africanas. O culto do imperador não terá alguma semelhança 
na adulação organizada dos estadistas que exigem actos de fidelidade, 
enquanto despojam os pobres das suas esperanças? Não estará a Besta a 
manifestar-se de novo nos governos corruptos que se mantêm no poder, 
mediante uma propaganda de mentiras através dos meios de 
comunicação que são posse do Estado? Os presos políticos e os 
desalojados não estarão a gritar por justiça, como fazem os mártires que 
estão debaixo do altar (6,9-1b)? O Apocalipse previne-nos contra a 
admiração ingénua dos poderosos e dos políticos aparentemente 
invencíveis, Se nós, como cristãos vigilantes e dotados de 
discernimento, tomarmos posição contra as malvadas estruturas do 
poder, temos de estar preparados para a perseguição e até para a morte. 
Mas, se preferirmos uma certa acomodação na nossa vida cristã, em vez 
da denúncia da injustiça, estamos sujeitos a cair na armadilha da 
mediocridade mundana e espiritual, como aconteceu aos cristãos de 
Laodiceia (3,16-17). 

Isto não quer dizer que devamos estabelecer equivalências fáceis 
entre os símbolos do Apocalipse e acontecimentos contemporâneos, 
números e medos, como selo livro estivesse a predizer eventos como o 
holocausto nuclear, a SIDA, a subida ao poder e queda de alguns tiranos 
entre nós. Não podemos ver o diabo a actuar em qualquer chefe 
proeminente. O Apocalipse é um abrir de olhos para a luta que se 
está a travar entre os poderes destruidores do mal e o misericordioso 
domínio de Deus em Cristo, que nos conduz para a vitória final sobre o 
próprio mal. Se temos o dedo apontado contra alguém, devemos tê-lo 
também contra nós próprios; em cada um de nós (inclusive nos 
responsáveis da Igreja) residem a Besta e o Cordeiro, a prostituta e a 
noiva do Cordeiro. 



 35 

A mensagem fundamental do Apocalipse para nós hoje, em África, é 
a de mantermos uma fé inabalável em Deus, apesar do 
sofrimento. Os povos da Africa estão a viver em ambiente de guerra, de 
conflitos étnicos, de doença, de fome... Por vezes a própria Igreja e 
perseguida. Aqui os cristãos são convidados a manterem viva a 
esperança e a estarem prontos para lavar as suas vestes no sangue de 
Cristo. O martírio pode acontecer, pote exemplo, quando se luta pela 
justiça e pela paz. 

No Apocalipse, os cristãos são aqueles que com a sua conduta 
testemunham Cristo, mesmo que isso implique muitos sacrifícios, 
inclusive a morte (cf. Ap 19,10). Hoje, em África, o testemunho que mais 
chama a atenção das pessoas e ao qual o mundo é mais sensível é o da 
solidariedade, que se manifesta na atenção aos mais necessitados e do 
compromisso com a paz, justiça, direitos do homem e promoção 
humana. O testemunho de Cristo convida-nos a assumir posições 
corajosas e proféticas, diante de diversas formas de corrupção que 
atingem muitos níveis, inclusive o económico-político. Tal testemunho é 
feito a partir do exame de consciência a nível pessoal e comunitário, a 
fim de se corrigirem nas atitudes aquilo que e anti-evangélico e desfigura 
o rosto de Cristo. Os cristãos são chamados a apressar a Vinda de um 
novo Céu e de uma nova Terra (21,1), onde Deus estará para sempre 
com o seu povo. Isto não acontece automaticamente, mas sim pela 
vivência da fé, da esperança e do amor na nossa sociedade. 

Uma dimensão ulterior, que importa sublinhar para a inculturação, 
diz respeito à linguagem simbólica do Apocalipse. Muitas línguas 
africanas estão repletas de símbolos; as pessoas gostam de talar por 
símbolos, provérbios, adivinhas, etc. Através destas formas linguísticas, 
querem transmitir valores éticos e religiosos. O Apocalipse pode ser 
um desafio para revitalizar as tradições africanas. As comunidades cristãs 
deveriam regressar às suas tradições, que estão basicamente em 
narrações. O texto bíblico deveria ser ilustrado com símbolos africanos. 
Tal deveria acontecer e não apenas nas pequenas comunidades cristãs; 
também a pregação deveria ser feita no modo tradicional africano. 

 
Principais divisões do Apocalipse  
I. Prólogo (1,1-3) e 
II. Cartas às Igrejas da Ásia (1,4-3,22) 
III. Visões Simbólicas: a Futura Caminhada da História (4,1-22,5) 
IV. Epilogo: as Visões São Verdadeiras e Realizar-se-ão em Breve 

(22,6-21) 
 
 


