
 1 
  



 2 

2a ETAPA DO CATECUMENADO 
 

1. JESUS, HOMEM LIVRE 
Mateus 12, 9-13 

 
12,1 Em certa ocasião, Jesus passava, num dia de sábado, através das searas. Os seus discípulos, 

que tinham fome, começaram a arrancar espigas e a comê-las. 2 Ao verem isso, os fariseus disseram-
lhe: «Aí estão os teus discípulos a fazer o que não é permitido ao sábado!» 3 Mas Ele respondeu-lhes: 

«Não lestes o que fez David, quando sentiu fome, ele e os que estavam com ele? 4 Como entrou 
na casa de Deus e comeu os pães da oferenda, que não lhe era permitido comer, nem aos que estavam 
com ele, mas unicamente aos sacerdotes? 5 E nunca lestes na Lei que, ao sábado, no templo, os 
sacerdotes violam o sábado e ficam sem culpa? 6 Ora, Eu digo-vos que aqui está quem é maior que o 
templo. 7 E, se compreendêsseis o que significa: Prefiro a misericórdia ao sacrifício, não teríeis condenado 
estes que não têm culpa. 8 O Filho do Homem até do sábado é Senhor.» 
 
SINAGOGA, do grego synagein, "reunir": uma assembleia judaica; a casa de culto e o 

centro comunal de uma assembleia judaica. 
 
12,1-14. Esta passagem propõe a misericórdia (v. 7) como o principal mandamento para o 
cumprimento perfeito da lei (cf. 5,17). A passagem apresenta, ainda, Jesus como intérprete 
da lei no que diz respeito à halakhah (="conduta", "comportamento'"). Jesus proclama a sua 
autoridade sobre a lei, e denuncia o legalismo dos fariseus, que, como um jugo, oprime 
em vez de libertar as pessoas. 
12,1-2. Os fariseus consideravam que arrancar espigas era ceifar, actividade proibida ao 
sábado (Ex 34,21). 
12,8. O Filho do Homem até do sábado é Senhor: Se compararmos o comportamento de 
Jesus durante o sábado, em relação aos pecadores e no templo, com o comportamento dos 
seus contemporâneos, é evidente que Jesus não só se distancia como rejeita algumas das 
formas através das quais os outros adoram a Deus e vivem a sua relação com o divino. A sua 
insistência em novas formas de servir a Deus significa que os rituais judaicos não podem 
tornar-se a religião da Igreja de Jesus Cristo. Também para os pagãos, Jesus Cristo foi o fim 
da religião tal como la viviam. 
 

 

 
Exemplo de uma sinagoga 



 3 

2. JESUS LIBERTA-NOS DE TODO MAL 
Lucas 4,16-19 

 
Isaias 61,1-3 
1O Espírito do Senhor Javé está sobre mim, porque Javé me ungiu. Ele me enviou para dar a boa notícia 
aos pobres, para curar os corações feridos, para proclamar a libertação dos escravos e pôr em liberdade 
os prisioneiros, 2para promulgar o ano da graça de Javé, o dia da vingança do nosso Deus, e para 
consolar todos os aflitos, os aflitos de Sião, 3para transformar sua cinza em coroa, seu luto em perfume 
de festa, seu abatimento em roupa de gala. 
 

4,14-30, Jesus é impelido pelo Espirito que desceu sobre Ele na sequência do baptismo. 
Jesus ensina nas sinagogas da Galileia, A fama dele espalha-se, e é louvado por todo o lado. 
No inicio do ministério de Jesus há uma abertura aos gentios por meio da referência à viúva 
de Sarepta e ao sírio Naaman. 
4,16. Nazaré: "'Nazara", no original. Onde tinha sido criado: Jesus foi um frequentador 
habitual da sinagoga (cf. v. 15). Segundo o costume judaico, os fiéis levantavam-se durante 
a leitura da Torá e da haphtarah (=os profetas). Como suplemento a estas duas leituras, o 
serviço sinagogal incluía orações e recitações. No entanto, é impossível saber com certeza tudo 
o que incluía o serviço nos dias de Jesus. 
4,17. Entregaram-lhe o livro do profeta: Cf. Ap 20,12. Provavelmente este gesto foi feito 
pelo archisynagogos, o presidente da sinagoga, que tinha autoridade para escolher quem podia 
ler a Torá e recitar a haphtarah. O livro era um rolo coberto. As palavras hebraicas megillah, 
"rolo", e "sefer, "livro", eram sinónimos. A piedade e a oração judaicas deram forma às 
celebrações asas e a alguns tipos de oração. 
4,18. As modificações de Is 61,1-3 são motivadas pelo desejo de Lucas libertar a 
promessa do AT da limitação ao povo de Deus e abri-la a não-judeus. A inserção de Is 
58,6 direcciona a promessa para os que estão em dificuldades socioeconómicas. Assim, a 
citação do AT no sermão inaugural de Jesus prepara para o tratamento lucano dos ricos e da 
pobreza, e aponta para tensões dentro da comunidade cristã. A omissão de "o dia da 
vingança da parte do nosso Deus" (Is 61,2) é significativa. A missão é positiva, do 
princípio ao fim. Os pobres e os cativos incluíam tanto os cativos escravizados pelos hebreus 
(cf. Dt 15,1-2) como os israelitas reduzidos à escravatura devido a dívidas mas que deviam ser 
libertados ao fim de sete anos. A proibição do roubo proscrevia o rapto e a venda de 
compatriotas israelitas. Já no Decálogo a ordem do descanso do sábado referia-se tanto a 
escravos como a pessoas livres, e o primeiro mandamento implicava a libertação de todos os 
israelitas. Por isso Is 61,1-2 declarou que estes conceitos antigos de justiça constituem a 
vontade salvífica de Deus, e Jesus serviu-se deles como base social da proclamação da Boa-
Nova aos pobres. 
4,19. Um ano favorável da parte do Senhor: O ano jubilar (cf. Dt 15,1-11; Lv 25,8-22) 
era um tempo favorável para Israel "regressar a casa" e restituir a propriedade e a terra 
aos deserdados. O relato da libertação operada por Jesus alarga o Jubileu às nações: as 
promessas estão abertas a todos os que têm fé no Messias de Deus. A oferta final de salvação 
em Jesus Cristo é dirigida a todos os que de alguma forma são oprimidos e sofrem. A vida de 
Jesus é toda ela um genuíno ano jubilar de graça e perdão. O ano jubilar era um convite 
à liberdade, alegria, honestidade e justiça, remissão das dívidas e redistribuição da riqueza. 
Este texto jubilar de Is 61,1-2 ilustra o que significa para Jesus a santidade em acção. Lc 4,28-
29 relaciona a proclamação jubilar de Jesus com a sua crucificação. 
4,21. Cumpriu-se: Sem rejeitar a objectividade, a leitura cristã da Escritura 
deve ser também comunitária, orientada para o presente, guiada pelo 
Espírito, e posta em prática na fé; deve começar pelas pessoas religiosas e de 
posição social e envolver todos os aspectos da vida. Ler e interpretar é 
participar na palavra de Deus. 
ROLO, uma longa tira de pergaminho ou de papiro na qual um manuscrito era escrito. Um rolo era difícil de 
manusear e de usar, uma vez que para ser lido tinha de ser desenrolado e podia ter cerca de 9 metros ou mais 
de comprimento. Foi substituído, algum tempo depois do séc. I d.C., pelo livro encadernado, ou códice, mas 
as sinagogas ainda hoje têm rolos das au Escrituras Hebraicas para uso religioso.  



 4 

3. JESUS LIBERTA-NOS DOS ESPÍRITOS MALIGNOS 
Marcos 1, 21-28 

 
1,14-45. Chegou a soberania de Deus. As pessoas devem questionar a sua maneira de 
pensar (arrependimento) e aceitar o que Jesus faz e diz. Com grande autoridade, Jesus 
declara a chegada de uma nova era. Com a mesma autoridade, convida o povo a segui-lo, 
destrói o poder do espírito maligno e cura os doentes. Os africanos com medo dos poderes 
maléficos podem ver em Jesus o Senhor que tem o poder sobre todos os espíritos do mal. 
Seguir Jesus significa, para todos, deixar a visão pessoal do mundo e abraçar o plano de Deus. 
1,21-28. Com a chegada do poder de Deus, o poder do espírito maligno desaparece. 
Para sublinhar este aspecto, o primeiro acto de Jesus é a expulsão de um espírito maligno. 
1,21. Cafarnaúm: Segundo 1,21-39 Jesus passa um dia na cidade! 
1,22. Doutores da Lei: Eram os peritos da lei religiosa e presidiam aos serviços na 
sinagoga. Proclamavam que as tradições orais (decisões legais) eram mais importantes 
do que a lei escrita (7,5-8), e isso facilmente conduziu ao formalismo religioso. Congregavam 
alunos à sua volta e proferiam prelecções no templo: Também administravam a lei como juízes 
não-remunerados no Sinédrio, daí o título de "legistas" (cf. Mt 22,35). Por várias vezes 
entraram em confronto com Cristo (cf. Mt 7,28-29), mas alguns acreditaram em Jesus (cf. Mt 
8,19): 
1,23. Espírito maligno: Espírito maligno ou impuro porque resistia à santidade de Deus. 
Os exorcismos (5,1-20; 7,24-30; 9,14-29) de espíritos impuros mostram que a misericórdia 
de Deus se estende para lá do Israel fiel, incluindo os impuros, começando desse modo a 
purificação do mundo inteiro e fazendo dele o Reino de Deus. 
1,24. Para nos arruinar: Cf. 5,1-20; 9,14-29; Mt 12,28; Lc 11,20. O Reino de Deus destrói 
o reino do demónio e prepara o seu fim. O exorcismo é um sinal visível da proximidade 
do Reino de Deus. O Santo de Deus; No AT "o Santo" era um representante ou agente vindo 
da esfera divina (ou seja, de Deus e do seu/conselho), e por isso estava investido com um 
poder e uma autoridade especiais. A missão de Jesus, enquanto "Santo de Deus", é 
representar a santidade de Deus (cf. Lc 4,34). Contudo, em Jo 6,69, o título confessa a 
missão de Jesus como o mensageiro que vem do alto e como a sabedoria de Deus. 
 
 O ponto vermelho marca  
 onde se encontra Cafarnaum 
 
 
 
 
        Cafarnaum 
 
 
 
 
 
 
 
 
           a sinagoga de Cafarnaum   
 
  



 5 

4. JESUS LIBERTA-NOS DO MEDO DAS TRADIÇÕES 
Marcos 7,3-5.9.13.17-20 

 
Marcos 7,1-22 1 Os fariseus e alguns doutores da Lei vindos de Jerusalém reuniram-se à volta de 

Jesus, 2 e viram que vários dos seus discípulos comiam pão com as mãos impuras, isto é, por lavar. 3 É 
que os fariseus e todos os judeus em geral não comem sem ter lavado e esfregado bem as mãos, 
conforme a tradição dos antigos; 4 ao voltar da praça pública, não comem sem se lavar; e há muitos 
outros costumes que seguem, por tradição: lavagem das taças, dos jarros e das vasilhas de cobre. 5 
Perguntaram-lhe, pois, os fariseus e doutores da Lei: «Porque é que os teus discípulos não obedecem à 
tradição dos antigos e tomam alimento com as mãos impuras?» 

6 Respondeu: «Bem profetizou Isaías a vosso respeito, hipócritas, quando escreveu: 
'Este povo honra-me com os lábios, mas o seu coração está longe de mim. 
7 Vazio é o culto que me prestam e as doutrinas que ensinam não passam de preceitos humanos.' 
8 Descurais o mandamento de Deus, para vos prenderdes à tradição dos homens.» 9 E acrescentou: 

«Anulais a vosso bel-prazer o mandamento de Deus, para observardes a vossa tradição. 10 Pois Moisés 
disse: Honra teu pai e tua mãe; e ainda: Quem amaldiçoar o pai ou a mãe seja punido de morte. 11 Vós, 
porém, dizeis: "Se alguém afirmar ao pai ou à mãe: 'Declaro Qorban' - isto é, oferta ao Senhor - aquilo 
que poderias receber de mim...", 12 nada mais lhe deixais fazer por seu pai ou por sua mãe, 13 anulando 
a palavra de Deus com a tradição que tendes transmitido. E fazeis muitas outras coisas do mesmo 
género.» 14 Chamando de novo a multidão, dizia: «Ouvi-me todos e procurai entender. 15 Nada há fora 
do homem que, entrando nele, o possa tornar impuro. Mas o que sai do homem, isso é que o torna 
impuro. 16 Se alguém tem ouvidos para ouvir, oiça.» 

17 Quando, ao deixar a multidão, regressou a casa, os discípulos interrogaram-no acerca da 
parábola. 18 Ele respondeu: «Também vós não compreendeis? Não percebeis que nada do que, de fora, 
entra no homem o pode tornar impuro, 19 porque não penetra no coração mas sim no ventre, e depois 
é expelido em lugar próprio.» Assim, declarava puros todos os alimentos. 20 E disse: «O que sal do 
homem, isso e que torna o homem impuro. 21 Porque é do interior do coração dos homens que saem os 
maus pensamentos, as prostituições, roubos, assassínios, 22 adultérios, ambições, perversidade, má fé, 
devassidão, inveja, maledicência, orgulho, desvarios. 23 Todas estas maldades saem de dentro e tornam 
o homem impuro.» 
 
Isaías 29, 13-14 13O Senhor disse: Esse povo se aproxima de mim só com palavras, e somente com 

os lábios me glorifica, enquanto o seu coração está longe de mim. O culto que me prestam é tradição 
humana e rotina. 14Por isso, eu continuarei a realizar maravilhas e prodígios; a sabedoria dos seus sábios 
fracassará e a inteligência dos seus inteligentes se apagará. 
 

7,1-23. A adesão formal à observância ritual é o inimigo da verdadeira religião. Muitas 
vezes, as tradições distorcem a Tradição. O evangelista relata estas palavras duras de Jesus 
(vv. 1-8) porque até mesmo as comunidades cristãs nascentes estavam a correr os 
mesmos riscos de pôr a Lei de Deus e as leis humanas ao mesmo nível. 
Jesus desafia as pessoas a irem mais longe e a olharem as verdadeiras motivações das suas 
atitudes. A contaminação não vem de fora (vv. 14-23) mas de dentro, do coração de cada 
pessoa. O que foi dito sobre os vá-nos alimentos e para ser aplicado a todas as obrigações 
impostas pelas tradições do passado. 
7,3. Tradição: Jesus mostrou que as leis do culto, tanto as que se baseavam na tradição como 
as da Torá, não tinham valor. Uma pessoa só fica impura se der expressão às tendências 
maléficas do seu interior. As leis rituais foram substituídas pelas exigências éticas. 
Antigos: São pessoas com experiência, homens e mulheres que enriquecem a comunidade 
com o seu senso comum, embora a sabedoria de Jesus seja superior à deles. As palavras e as 
leis que os antepassados legaram aos seus descendentes não são necessariamente para serem 
observadas escrupulosamente para todo o sempre. Mesmo que sejam consideradas dons de 
Deus, não são sempre instrumentos indispensáveis da salvação de Deus. A plenitude da vida 
só está disponível para aqueles que procuram Jesus para orientação e inspiração. O 
presente não é tão formado pelo passado quanto por Cristo, o Filho do Deus vivo.  
7,11. Qorban: Prática de proibir o uso de um objecto como se fosse dedicado ao 
templo (cf. Mt 15,5). 
7,16. Alguns manuscritos mais antigos não têm este versículo. 
1,18-19. "O que entra no estômago não dura muito". "O que é bom nunca está completo" 
(provérbios sukuma). "O que está no coração do outro, ninguém o sabe" (provérbio quicongo). 



 6 

5. JESUS LIBERTA-NOS DO PECADO 
Marcos 2,1-12 

 
2,1-12. O paralítico representa toda a humanidade que 
vive separada de Deus e incapaz de alcançar a salvação. A 
cura só pode vir de cima, como um dom gratuito. O relato 
mostra que os primeiros cristãos viam o perdão como cura e 
Deus como médico. Sob vários aspectos, 2,1-12 é um 
sumário de todo o Evangelho. 
 

2,1-12. Marcos apresenta a cura do paralítico (vv. 1-5.11-
12) e a cura dos seus pecados (vy. S-11) como uma única e 
mesma realidade 
2,2 Juntou-se tanta gente: O tema do crescente número de 
pessoas indo ter com Jesus, dos familiares de Jesus e das 
tentativas infrutíferas de se afastar das multidões é bastante 
comum em Mc (cf. 1,28.35-37.45; 3,20; 5,21; 6,31-34.53-
56). 
2,4. As casas tinham uma escada exterior que dava para o 
tecto feito de canas e fortalecido com barro. 

Descobriram... fizeram... desceram: A cura precisa da colaboração da comunidade (Tg 5,14). 
2,6. Os doutores da Lei eram pessoas experientes no conhecimento e interpretação das 
Escrituras. 
2,10. Filho do Homem: Um título que Jesus usa muitas vezes para se referir a si próprio, 
usado também no AT (Dn 7,13-14). 
 

Pecado no Antigo Testamento 
O ponto de partida do caminho de reconhecimento do pecado e da conversão é a 

iniciativa divina. Comentemos os dois primeiros versículos do Salmo 50(51) que  nos 
introduzem com estas palavras: 
Tende piedade de mim, ó Deus, segundo a vossa misericórdia; no teu grande amor apaga o 

meu pecado. Lave-me de todos os meus defeitos, purifica-me do meu pecado. 
Nesses versículos há uma espécie de introdução ao Salmo. Ora, qual é o ponto de partida 

do caminho da reconciliação? O ponto de partida do caminho de conversão do coração é 
a iniciativa divina da misericórdia, o primado da iniciativa de Deus. O que significa o 
primado da iniciativa divina? Significa que Deus é sempre o primeiro a emprestar a sua mão, 
a balança está sempre inclinada para o lado da sua bondade.  

Como o Salmo expressa isso nesses versículos que lemos? Esses versos são muito ricos e 
levaria muito tempo para vê-los palavra por palavra. Vejamos como são os três termos que 
determinam o pecado.  

De fato, no texto hebraico há três palavras diferentes que devem ser lidas da 
seguinte forma: "... apaga a minha rebeldia, lava-me de toda a minha desarmonia, purifica-
me, "tira-me" de toda a minha perplexidade." Há, portanto, três definições do que é pecado, 
o que é  pecado? 

אטח -  (ḥaṭāʾ): "Errar o alvo". Agir e falar sem pensar e cair fazendo o mal (cf. Pedro que 
diz: "Isto nunca te acontecerá!" "Vai, atras de mim, Satanás!  Você não pensa de acordo com 
Deus"). A Palavra faz-me conhecer os pensamentos dos sentimentos de Deus. 

ןוֹעָ -  (ʿāvôn): "Desarmonia" uma distorção. Agir e falar condicionado por outra coisa 
(raiva, interesses próprios, inveja...) e acaba fazendo o mal ("O homem rico que tinha muita 
riqueza e não segue Jesus". "Os discípulos que abandonam e traem Jesus". "Pilatos lavando as 
mãos"). A Palavra põe ordem na minha vida, para me ajudar a entender quais são as 
minhas verdadeiras prioridades. 

עשפ -  (pāšaʿ): "Rebelião", um desejo de actuar um projeto alternativo, contrário ao 
plano de amore de Deus, agir e falar querendo fazer o mal ("Eles tramam e se organizam para 
matar Jesus"). A Palavra repreende-me e manifesta a minha hipocrisia e o meu erro. 

 



 7 

Às palavras que indicam o erro do homem, a sua desorientação, correspondem três 
nomes divinos: misericórdia de Deus, a sua graça (que é o significado da primeira palavra: 
tem misericórdia de mim, ó Deus, dá-me graça, ó Deus) e, depois, o coração de Deus, o 
grande amor, três atributos de Deus que tentamos refletir brevemente. O Salmo nos diz:  

— Tende piedade de mim, ó Deus, segundo a vossa misericórdia. O salmista sublinha 
assim a proporção infinita, que o homem intui sem a compreender, do vosso ser misericordioso. 
Em hebraico, o termo é hésed e tem uma longa história cheia de significado. De facto, indica a 
atitude típica de Deus para com o seu povo, que implica lealdade, fidelidade, fidelidade, 
bondade, ternura, constância na atenção e no amor. Também pode ser traduzido como a 
"bondade" de Deus. 

- A segunda denominação de Deus incluída na primeira invocação "Tem misericórdia de 
mim, ó Deus", que é expressa por um único verbo hebraico: "Dá-me graça, ó Deus, tu que és 
o Deus da graça". Deus que dá graça é Deus que se interessa pelos doentes, pelos que 
estão em dificuldade, dá-lhes a mão. Nossa Senhora é chamada «cheia de graça» e canta: 
«Senhor, olhaste para a pobreza da tua serva e me destes graça». Deus é aquele que olha 
para a nossa pobreza, para o nosso ser pequeno. 

- A terceira palavra é "no teu grande amor". E aqui o hebraico seria melhor traduzido 
como «no vosso grande coração»: o símbolo do amor de Deus: «Esta palavra, do vínculo mais 
profundo e original, ou melhor, da humanidade que une a mãe e o filho, brota com Ele uma 
relação particular, um amor particular, deste amor pode-se dizer que é totalmente gratuito, 
não fruto do mérito, e constitui uma necessidade interior,  é uma necessidade do coração".  

Por isso, o salmo parte contemplando a iniciativa divina para o homem, e convida-
nos, antes de mais, a ter uma grande e correta ideia de Deus. 

(Card. Carlo Maria Martini – Miserere) 
 
Pecado no Novo Testamento 
- áµαρτία (hamartia): significa "errar o alvo" ou "errar". Na tragédia grega é entendido 

como o erro do protagonista que leva a uma cadeia de ações que culminam numa inversão dos 
acontecimentos, da felicidade à catástrofe. 

Jesus revela que o pecado nasce do coração (Mateus 15,19-20) e requer conversão 
(Marcos 1,15). 

 
Catecismo da Igreja Católica 
 

A misericórdia e o pecado 
1846. O Evangelho é a revelação, em Jesus Cristo, da misericórdia de Deus para com os 
pecadores. O anjo assim o disse a José: «Pôr-Lhe-ás o nome de Jesus, porque Ele salvará o 
seu povo dos seus pecados» (Mt 1, 21), o mesmo se diga da Eucaristia, sacramento da 
Redenção: «Isto é o meu sangue, o sangue da Aliança, que vai ser derramado por todos para 
a remissão dos pecados» (Mt 26, 28). 
1847. «Deus, que nos criou sem nós, não quis salvar-nos sem nós» (87). O acolhimento da 
sua misericórdia exige de nós a confissão das nossas faltas. «Se dizemos que não temos 
pecado, enganamo-nos, e a verdade não está em nós. Se confessarmos os nossos pecados, 
Ele é fiel e justo para perdoar os nossos pecados e para nos purificar de toda a maldade» (1 
Jo 1, 8-9). 
1848. Como afirma São Paulo: «Onde abundou o pecado, superabundou a graça» (Rm 5, 20). 
Mas para realizar a sua obra, a graça tem de pôr a descoberto o pecado, para converter o 
nosso coração e nos obter «a justiça para a vida eterna, por Jesus Cristo, nosso Senhor» (Rm 5, 
21). Como um médico que examina a chaga antes de lhe aplicar o penso, Deus, pela sua 
Palavra e pelo seu Espírito, projecta uma luz viva sobre o pecado: «A conversão requer o 
reconhecimento do pecado. Contém em si mesma o juízo interior da consciência. Pode ver-se 
nela a prova da acção do Espírito de verdade no mais íntimo do homem. Torna-se, ao mesmo 
tempo, o princípio dum novo dom da graça e do amor: "Recebei o Espírito Santo". Assim, neste 
"convencer quanto ao pecado", descobrimos um duplo dom: o dom da verdade da 
consciência e o dom da certeza da redenção. O Espírito da verdade é o Consolador» (88). 
  



 8 

6. JESUS E OS BENS DESTE MUNDO 
Lucas 12,16-21. 

 
12,13-21. Esta parábola que só se encontra em Lucas é inspirada pela disputa de uma herança 
entre dois irmãos. Aparentemente, na opinião do mais novo, que devia obedecer ao mais velho, 
as regras para tais casos não estavam a ser seguidas. Em vez de proceder como juiz, Jesus 
proclama uma verdade proverbial e elabora com ela uma parábola. O sentido da parábola é 
claro: um homem é abençoado com abundância e reage com conversas consigo 
mesmo e com louvores à sua própria pessoa. Família, vizinhos, Deus: todos são ignorados 
nos seus planos. 
 

Catecismo da Igreja Católica 
1905. Em conformidade com a natureza social do homem, o bem de cada um está 
necessariamente relacionado com o bem comum. E este não pode definir-se senão em 
referência à pessoa humana: «Não vivais isolados, fechados em vós mesmos, como se já 
estivésseis justificados; mas reuni-vos para procurar em conjunto o que é de interesse 
comum». 
1906. Por bem comum deve entender-se «o conjunto das condições sociais que permitem, 
tanto aos grupos como a cada um dos seus membros, atingir a sua perfeição, do modo mais 
completo e adequado». O bem comum interessa à vida de todos. Exige prudência da parte de 
cada um, sobretudo da parte de quem exerce a autoridade. E inclui três elementos 
essenciais: 
1907. Supõe, em primeiro lugar, o respeito da pessoa como tal. Em nome do bem comum, 
os poderes públicos são obrigados a respeitar os direitos fundamentais e inalienáveis da pessoa 
humana.  
1908. Em segundo lugar, o bem comum exige o bem-estar social e o desenvolvimento da 
própria sociedade. O desenvolvimento é o resumo de todos os deveres sociais. Sem dúvida, à 
autoridade compete arbitrar, em nome do bem comum, entre os diversos interesses 
particulares; mas deve tornar acessível a cada qual aquilo de que precisa para levar uma vida 
verdadeiramente humana: alimento, vestuário, saúde, trabalho, educação e cultura, 
informação conveniente, direito de constituir família, etc. 
1909. Finalmente, o bem comum implica a paz, quer dizer, a permanência e segurança duma 
ordem justa.  
1911. As dependências humanas intensificam-se. Estendem-se, pouco a pouco, a toda a 
terra. A unidade da família humana, reunindo seres de igual dignidade natural, implica um bem 
comum universal.  
1912. O bem comum está sempre orientado para o progresso das pessoas: «A ordem das 
coisas deve estar subordinada à ordem das pessoas, e não o inverso». Esta ordem tem por 
base a verdade, constrói-se na justiça e é vivificada pelo amor. 
1913. Participação é o empenhamento voluntário e generoso da pessoa nas permutas 
sociais. É necessário que todos tomem parte, cada qual segundo o lugar que ocupa e o papel 
que desempenha, na promoção do bem comum. Este é um dever inerente à dignidade da 
pessoa humana. 
1914. A participação realiza-se, primeiro, ao encarregar-se alguém dos sectores de que 
assume a responsabilidade pessoal: pelo cuidado que põe na educação da família, pela 
consciência com que realiza o seu trabalho, o homem participa no bem dos outros e da 
sociedade. 
1915. Os cidadãos devem, tanto quanto possível, tomar parte activa na vida pública.  
1916. A participação de todos na promoção do bem comum implica, como qualquer dever 
ético, uma conversão incessantemente renovada dos parceiros sociais. A fraude e outros 
subterfúgios, pelos quais alguns se esquivam às obrigações da lei e às prescrições do dever 
social, devem ser firmemente condenados como incompatíveis com as exigências da justiça.  
1917. Incumbe àqueles que exercem cargos de autoridade garantir os valores que atraem 
a confiança dos membros do grupo e os incitam a colocar-se ao serviço dos seus semelhantes. 
A participação começa pela educação e pela cultura.  
 



 9 

7. JESUS ENSINA-NOS A ULTRAPASSARMOS AS NOSSAS DIFERENÇAS, GRAÇAS À FÉ. 
Marcos 7,24-30 

 
7,24-30. O diálogo entre Jesus e a mulher sirofenícia situa-se no ponto mais crucial do 
Evangelho. Está entre as duas multiplicações de pães (capítulos 6 e 8) e é expressão 
madura da liberdade humana. O capítulo 7 mostra respostas que se contradizem acerca do 
"pão". Os fariseus não comem o pão senão depois do ritual das purificações (7, 25). 
Consequentemente, recusam o pão por causa destas e outras tradições semelhantes (vv. 3-
5.8-9.13). Num contraste forte, a mulher pede as migalhas que caem da mesa (vv. 27-28). 
Esta acção é diferente da dos fariseus que se opõem à missão de Jesus. 
Jesus não deseja ostentar o seu poder de curar, mas mesmo assim esse poder é conhecido 
pelos gentios. A recusa brusca de Jesus parece fazer parte do segredo messiânico. Jesus vai 
exercer o seu ministério fora da Galileia onde, sem ter em conta as etnias, presenteia os 
gentios com os mesmos milagres que fez na sua terra.  
Os confrontos entre diversas etnias destruíram várias nações africanas. Jesus, que 
serviu pessoas de outras emas, deve ser o modelo do nosso comportamento em Africa. 
 
1,26. Sirofenícia: Em Mt 15,22, uma cananeia. A mulher sirofenícia, que representa um 
estrato helenizado da sociedade, procura ajuda no pregador e exorcista itinerante do 
interior da Judeia: Quer Jesus quer a mulher ultrapassam os preconceitos. 
1,27. Cachorrinhos: Designação dos gentios. Com o epiteto cão indicava-se, no ambiente 
judaico, o ímpio ou o pagão idólatra. Basta recordar uma sentença conservada numa 
colecção tradicional de ditados judaicos: 'Quem come com um idólatra é como quem come com 
um cão' (Pirqê R. Eliezer 29). 
Filhos: Parte da autoconsciência dos judeus. Isto leva-os a autoqualificarem-se 
extensivamente como crianças (em grego, exna) ou filhos de Deus (em grego, uioi theon), isto 
é, os que têm todos os direitos divinos em relação a todos os outros não judeus. 
Rabi Aqiba reproduz essa autoconsciência na frase seguinte: "Amados são os israelitas porque 
foram chamados filhos de Deus" (Ab. 3, 4). 
Pão: Símbolo de Torá entre os judeus. 
7,28. A resposta da mulher contrasta com a visão nacionalista e exclusivista do Messias 
descrito em Mc 8,27-10,52. Percebe-se um duplo contraste; o seu pedir "as migalhas de pão" 
contra a recusa das tradições (7,1-13). O narrador, ao colocar a história dela como contexto 
da confissão de Pedro, estabelece um contraste na visão da messianidade: a visão de Jesus 
e a dos discípulos. Em Mc 6, 6b-10,52, o discipulado é correlacionado com a percepção 
messiânica, e dentro desta secção esta mulher faz a narrativa apontar: sem a inclusão dos 
gentios na festa do maná de Deus, não há Messias! Ela diz aos gentios: "Como eu, podeis 
também comer o pão de Jesus; e comendo protegemos a messianidade de Jesus contra as 
visões exclusivistas!" 
 
 
 

  



 10 

8. JESUS E O SOFRIMENTO DO HOMEM. 
Lucas 13, 10-13 

Marcos 8,31 
 

Lucas 13, 10-13: Esta secção rege-se por referências a Jerusalém e ao sofrimento que lá irá 
ocorrer. Mesmo não sendo nomeada, Jerusalém está subjacente a este material. A doença é 
dada como algo garantido, enquanto a lei é assumida como amarra. Jesus não aceita que a 
mulher não possa endireitar-se, nem que a lei ritual a condene a tal estado.  
O chefe da sinagoga dirige-se à multidão com um ataque indirecto a Jesus, mas falha o alvo a 
multidão alegra-se com o que Jesus faz. Jesus liberta a mulher da sua doença; Jesus lembra-
lhes que eles soltam o boi ou o jumento, ao sábado, para que bebam água; então porque não 
libertar esta mulher do laço de Satanás? Jesus usa um argumento do menos importante 
para o mais importante. No fim, a assembleia está dividida: os que estavam contra Jesus 
estão envergonhados; o povo rejubila. 
13,11. Mulher: O episódio desta mulher torna-se o paradigma da opressão das mulheres 
e da libertação que sentem por intermédio do Evangelho.  
 

Mc 8,31-33: 31 Começou, depois, a ensinar-lhes que o Filho do Homem tinha de sofrer 
muito e ser rejeitado pelos anciãos, pelos sumos sacerdotes e pelos doutores da Lei, e ser 
morto e ressuscitar depois de três dias. 32 E dizia claramente estas coisas. 

Pedro, desviando-se com Ele um pouco, começou a repreendê-lo. 33 Mas Jesus, voltando-
se e olhando para os discípulos, repreendeu Pedro, dizendo-lhe: «Vai-te da minha frente, 
Satanás, porque os teus pensamentos não são os de Deus, mas os dos homens.» 
 
8,31-9,1. Pedro e os discípulos reconheceram em Jesus o Messias enviado por Deus para 
cumprir o seu plano para o mundo, para estabelecer o Reino de Deus. Mas, na sequência da 
reacção de Pedro (P. 32), Jesus, inesperadamente, explica que não é o messias nacionalista 
e triunfante que a maioria dos judeus procura. Marcos desafia os seus leitores com o apelo 
a seguir Jesus até à cruz. 
8,32. Pode traduzir-se como se segue: "E proclamava abertamente a palavra". "A palavra" 
refere-se ao conteúdo do anúncio cristão (cf. 2,2; 4,33). 
Pedro: O primeiro anúncio da paixão e ressurreição de Jesus (v. 31) desafia os discípulos 
a aceitar que Ele, como Filho do Homem, tem de sofrer. Pedro rejeita a paixão devido ao que 
implica para os seguidores de Jesus. 
8,33. Os dos homens: Pedro pensa em termos humanos, não divinos. O reconhecimento de 
Jesus como Messias vai levá-lo, por fim, à crucifixão. No plano de Deus, Jesus não pode ser 
considerado o Cristo, a não ser que sofra e morra. 

 
Diabo: Etimologicamente diabo significa divisão, aquele que divide, que coloca divisão; 

consequentemente, o termo passa a significar acusador, caluniador. É usado na Bíblia para designar 
todo adversário do Reino de Deus, começando pelo primeiro adversário, e indica a atitude de tudo o que 
é inimigo da verdade e do homem. O adversário expressa a sua inimizade em semear a divisão com 
falsas acusações e calúnias; E podemos então compreender muito claramente como esta força de divisão 
através de acusações, calúnias, falsas interpretações, mal-entendidos inflacionados, está continuamente 
em ação na comunidade humana e na comunidade cristã. Pensemos em quantas divisões, quantos 
descontentamentos existem na comunidade e quanto mal fazem, apoiando assim o jogo do inimigo de 
Deus!  

Se nos perguntarmos então ao nível de uma pessoa individual, podemos compreender, na história 
de cada um de nós, que o inimigo do Reino de Deus é toda a realidade que tende a produzir divisão 
no homem. Tudo o que nos divide interiormente, por exemplo, com falsas autoacusações, com 
remorsos, com calúnias sobre Deus, sugerindo-nos a ideia de que talvez Deus nos tenha esquecido, que 
não nos ame como pensamos, que nos abandonou, que não teremos sucesso, que não teremos força 
para superar essa dificuldade dada: tudo isto são coisas que o inimigo lança em nós para nos dividir e 
nos derrubar.  

Outras vezes, pelo contrário, o diabo põe em nós o veneno da presunção, como tentou fazer 
com Jesus, convidando-o a um poder excessivo, a usar em vão as suas qualidades e capacidades.  

(Card Carlo Maria Martini - Dicionário Espiritual) 



 11 

9. JESUS MORRE. ELE DÂ A SUA VIDA POR NÓS. 
Lucas 23, 33-46 

João 15,13 
 

23,33-43. Israel estava à espera de um grande rei. Queriam vê-lo a governar sobre todos 
os povos do mundo e a humilhar os inimigos de Israel (Sl 72,8-11). Se Jesus descesse da 
cruz, estaria a trair a sua missão: estaria a aprovar a falsa ideia de Deus sustentada 
pelos líderes espirituais do povo. 
23,44-49. Antes da morte de Jesus, Lucas refere somente dois fenómenos: escuridão, do 
meio-dia às três da tarde; cisão do véu que separava o Santo dos Santos do resto do templo. 
Este último sinal pode significar que Deus abandonou o templo, ou que o acesso a Deus passa 
a estar aberto, ou que Jesus está a entrar na presença de Deus. 
As mulheres são as testemunhas vitais da morte e ressurreição de Cristo: elas vêem-no 
morrer, vêem-no a ser sepultado e veem-no de volta a vida. 
 
23,34. Jesus dizia: As sete frases de Jesus na cruz resumem a sua pessoa e acção: o perdão 
geral (vv. 33-34), o dom especial (vv. 39-43), o amor pelo seu povo (Jo 19,25-27), solidão 
e abandono (Mc 15,34), o desejo de salvar (Jo 19,28-29), a missão cumprida (Jo 19,30) e o 
regresso ao Pai (v. 46).  
23,36. Oferecerem vinagre: Líquido azedo resultante da fermentação do vinho ou de outra 
bebida forte. Era bebido pelos trabalhadores do campo (cf. Rt 2,14) e foi oferecido a Jesus 
como refresco (cf. Mc 15,36). 12, 
23,37. Salva-te a ti mesmo: O Reino de Jesus não pertence a este mundo (Jo 18,36). O seu 
poder não é usado para afastar a morte, a opressão, a violência, a injustiça - nem de si 
nem dos outros. Ele aconselha os seus discípulos a não temerem os que matam o corpo (Mt 
10,28). 
23,39. O Evangelho de Lucas começou com Jesus entre os mais pobres, os últimos, os 
impuros de Israel: os pastores. Depois, Lucas continuou a mostrar-nos o Mestre entre 
publicanos, pecadores, prostitutas. Agora, Jesus está ladeado por dois pobres e infelizes que 
erraram muito ao longo da vida. Ele regressa ao Pai na companhia de um que nos representa 
a todos: um pecador convencido pelo seu amor. A partir da cruz, Jesus mostra ao mundo 
inteiro qual o rei que Deus escolheu: aquele que aceitou as humilhações, que sabe que a 
única forma de dar glória a Deus é ocupar o último lugar, servir os pobres.  
23,42. Lembra-te de mim: Esta prece deixa transparecer fé em Cristo como verdadeiro rei. 
Jesus pode mesmo salvar, embora não se salve a si - nem ao criminoso - da morte na cruz. 
23,43. Paraíso: A promessa de Jesus parece inspirada na tipologia de Elias, documentada em 
numerosos textos rabínicos (Elias como guia dos mortos para o paraíso; Elias conhecedor das 
moradas do paraíso; a oferta de Elias a indivíduos piedosos de um vislumbre momentâneo ou 
uma breve experiência do paraíso) e outros (Lc 16,22; MI 3,1.23-24; Sir 48,11). 
23,45. O Sol tinha-se eclipsado: A astronomia não regista qualquer eclipse solar nesta 
época. Lucas, como os outros Evangelhos, vê a natureza revoltada pela morte do Deus-
Homem e a inauguração do Dia do Senhor, como tinha sido profetizado em Am 8,9: "Naquele 
dia - oráculo do Senhor meu Deus - farei com que o Sol se ponha ao meio-dia, e em pleno dia 
cobrirei a terra de trevas". 
23,47. Algumas versões da Bíblia em vez de "Verdadeiramente, este homem era justo" 
traduzem "Verdadeiramente, este homem estava inocente". No entanto, a palavra grega 
dikaios significa "justo" e não "inocente". 
 
Giovanni 15,10. Jesus não apresenta o seu amor como um modelo que deve ser 
imitado, mas como vida que deve continuar nos seus discípulos. O Baptismo que 
recebemos colocou-nos num estado diferente: uniu-nos à sua pessoa e tornou-nos membros 
do seu corpo. É Ele que continua a viver e a agir em nós: Ele ama, cura, conforta, ajuda os 
pobres, enxuga as lágrimas da viúva e do órfão. Observando o nosso estilo de vida, as pessoas 
devem estar aptas a reconhecer que o Senhor Ressuscitado continua presente entre nós. 
 

  



 12 

10. JESUS VENCEU A MORTE ELE RESUSCITOU 
Marcos 16,1-8 

 
16,1-8. O túmulo vazio é um dos sinais que permitem que os discípulos acreditem na 

Ressurreição de Jesus. A acção de Deus em Jesus não termina no medo e na morte. Jesus 
levanta-se dos mortos e regressa ao local onde iniciou a sua missão: a Galileia, região 
aberta às nações. Lá os discípulos são convidados a partir se quiserem continuar a missão de 
Jesus. 
16,4. Pedra: A enorme pedra retirada da entrada do túmulo de Jesus faz parte da proclamação 
da ressurreição. 
16,5. O jovem com uma túnica branca é interpretado como sendo um anjo, como em Mt 28,5. 
16,7. Galileia: Jesus já tinha feito esta promessa em 14,28 e apareceria lá aos seus discípulos 
(Mt 28,9-10). 
16,8. O apelo a uma vida mais elevada proposta por Jesus encontra medo e 
incompreensão. O medo perante uma revelação divina torna-se silêncio. Os manuscritos mais 
fidedignos e antigos, bem como outros testemunhos, não têm o trecho de Mc 16,9-20 (cf. 
Introdução), mas aceita-se como canónica esta parte do Evangelho. 
16,9. Cf. vv. 12.14; Act 10,40. Cada aparição sustenta a convicção de que o Senhor 
ressuscitado continua presente na sua Igreja quando é preciso. 
 
 
 
 
 

Modelo de túmulo com tres ambientes 

 

        câmara funerária    antecâmara    escadaria 

      pedra 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Santo Sepulcro em Jerusalém    O interior do Santo Sepulcro  



 13 

11. JESUS RESSUSCITADO LIBERTA-NOS DO MEDO DE MORRER 
João 11,17-27 

 
11,17-44. Em todas as culturas as pessoas tentaram resolver o enigma da morte, sem 
sucesso. Jesus ensina-nos nesta passagem que o seu amor por nós não conhece fronteiras 
e que a sua missão é libertar-nos de quaisquer ligaduras, sejam elas materiais ou morais.  
11,24. Enquanto os egípcios acreditaram desde há muito tempo na vida depois da morte, o 
povo de Israel começou a falar da ressurreição dos mortos muito mais tarde. No tempo 
de Jesus ainda havia muitos que a negavam taxativamente. A resposta de Marta a Jesus (v. 
24) mostra que ela fazia parte dos crentes na ressurreição dos mortos. 
11,25. Viverá: O discípulo nasceu para uma vida nova e mergulha no mundo de Deus 
para partilhar uma vida sem fim. A vida divina que o cristão recebe no baptismo não pode 
ser vista, tocada, ou fisicamente testada. Só se manifesta quando terminar esta vida física, 
ligada ao mundo material. É por esta razão que os primeiros cristãos chamaram ao dia da 
morte dia de nascimento. 
11,26. Crê em mim: Em Jo, o verbo "crer" (ou "acreditar") tem habitualmente dois sentidos: 
confiar em alguém, e aceitar um facto ou as palavras de alguém como verdade. 
 

Ressurreição 
A ressurreição de Cristo revela-nos o sentido de toda a história humana e dos 

acontecimentos que vivemos todos os dias; Revela-o com a palavra de esperança proclamada 
por Pedro no discurso relatado nos Atos dos Apóstolos: «Não foi possível à morte mantê-lo 
cativo».  

Esta palavra surpreende-nos: por que não foi possível? Infelizmente, estamos habituados 
à realidade de que a morte não só é possível, como até inevitável, juntamente com tudo o que 
a morte representa: tristeza, ódio, guerra, destruição. Mas o anúncio de Pedro diz que o 
mistério de Deus em Cristo ressuscitado é a vitória sobre a morte, sobre tudo o que nos traz 
sentido e tristeza na nossa vida.  

A ressurreição de Cristo revela-nos o rumo da realidade humana que se dirige para 
a vida e, em cada um de nós, para a plenitude da expressão, da nossa liberdade.  

A ressurreição de Cristo regenera a nossa liberdade, cura as suas ilusões, atribui-lhe 
objetivos autênticos e construtivos na história. Dispõe-nos a colaborar com o amor de Deus 
que dá vida a tudo, na expectativa humilde e ativa daquela ressurreição de todo o ser humano 
e de todo o universo que já começou na ressurreição de Cristo, mas que terá a sua plena 
realização e a sua manifestação luminosa quando e como o Pai quiser.  

 
Accreditar 
Jesus quer entrar nas nossas casas para nos ajudar a compreender os nossos problemas, 

mas não O acolhemos porque ainda não demos o passo da simpatia humana por Ele, para o 
contacto imediato com a sua pessoa. Como superar a desconfiança que nos impede de ter 
uma conversa pessoal com Jesus, o Filho de Deus, como podemos chegar a uma relação que 
gradualmente mudará a nossa existência? Sem uma verdadeira relação com Ele, dificilmente 
quebraremos o diafragma que existe entre nós e os outros e que nos bloqueia na comunicação 
e na partilha.  

A passagem do conhecimento histórico de Jesus para o encontro imediato com 
Ele chama-se: crer. Acreditar significa dar esse salto, ir além do diafragma, superar essa 
barreira. Não posso, porém, dizer-vos como se realiza esta passagem, porque ninguém a 
pode fazer por nós: cada um deve fazê-lo por si mesmo e é um dom da graça. Só Deus 
nos atrai, que nos faz dar o passo fundamental para a existência humana. E se não formos 
capazes de compreender a palavra «crer» em todo o seu sentido existencial, podemos falar de 
confiar-nos: confiar em Deus que se manifestou em Jesus, confiar-nos a Ele.  

 
(Card Carlo Maria Martini - Dicionário Espiritual) 

 
  



 14 

12. JESUS DÁ O ESPIRITO. 
João 14,15-26 

Actos dos Apóstolos 2,1-11 
 

João 14,15-26 15 «Se me tendes amor, cumprireis os meus mandamentos, 16 e Eu apelarei ao Pai 
e Ele vos dará outro Paráclito para que esteja sempre convosco, 17 o Espírito da Verdade, que o mundo 
não pode receber, porque não o vê nem o conhece; vós é que o conheceis, porque permanece junto de 
vós, e está em vós.» 

18 «Não vos deixarei órfãos; Eu voltarei a vós! 19 Ainda um pouco e o mundo já não me verá; vós 
é que me vereis, pois Eu vivo e vós também haveis de viver. 20 Nesse dia, compreendereis que Eu estou 
no meu Pai, e vós em mim, e Eu em vós. 21 Quem recebe os meus mandamentos e os observa esse é 
que me tem amor; e quem me tiver amor será amado por meu Pai, e Eu o amarei e hei-de manifestar-
me a ele.». 

22 Perguntou-lhe Judas, não o Iscariotes: «Porque te hás-de manifes-lar a nós e não te manifestarás 
ao mundo?» 23 Respondeu-lhe Jesus: «Se alguém me tem amor, há-de guardar a minha palavra; e o 
meu Pai o amará, e Nós viremos a ele e nele faremos morada. 24Quem não me tem amor não guarda as 
minhas palavras; e a palavra que ouvis não é minha, mas é do Pai, que me enviou.» 

25 «Fui-vos revelando estas coisas enquanto tenho permanecido convosco; 26 mas o Paráclito, o 
Espírito Santo que o Pai enviará em meu nome, esse é que vos ensinará tudo, e há-de recordar-vos tudo 
o que Eu vos disse.» 
 
14,17. Espírito da Verdade: Cf. 14,16-17.26; 15,26-27; 16,7-15. O cristão experimenta a 
presença do Espírito no dom da palavra. A Palavra e o Espírito são os princípios dinâmicos 
da comunidade cristã. 
Não o vê nem o conhece: O género deste pronome ("o", em grego, é do género neutro) 
concorda com a palavra grega pneuma [Espírito] e manteve-se assim apesar de se falar de 
uma pessoa, o Espírito de Deus. Noutros pontos usam-se pronomes masculinos; cf. por 
exemplo 16,13. 
14,19. O primeiro requisito para ser membro da igreja joanina era ter sido discípulo de Jesus. 
Segundo 15,1-8, um discípulo é alguém que está unido a Jesus e ao Pai. 
14,21. Cf. 15,10; 16,27; 1 Jo 5,3; 2 Jo 6. Em grego o sujeito é singular. 
 

Actos dos Apóstolos 2,1-11 
 
2,1-13. É o Espírito que forma uma nova família, a Igreja. Lucas estabelece o início da Igreja 
no dia de Pentecostes, cinquenta dias após a Páscoa. O nascimento da Igreja dá-se em 
paralelo com o nascimento de Cristo. Este paralelismo pode também ser visto entre o 
baptismo de Jesus e o nascimento da Igreja. Tanto Jesus como os discípulos encontravam-se 
em oração quando o Espírito desceu em forma física. 
 
2,2. Forte rajada de vento: O vento e o fogo (v. 3) podem evocar uma aparição 
extraordinária e semelhante do Senhor a Elias (1 Rs 19.11-13). O vento e Espírito estão 
associados em Jo 3,8. 
2,4. Cheios do Espírito Santo: A dádiva do Espírito Santo em Actos segue uma estrutura 
divinamente orientada tanto em contexto semita como gentílico: primeiro o Espírito vem como 
um dom soberano do Senhor elevado ao Céu; depois o Espírito é transmitido pela 
imposição das mãos dos Apóstolos (cf. 8,19). As funções do Espírito na proclamação da 
palavra, segundo os Actos, incluem o seguinte: uma presença sob diferentes formas na origem 
do ministério da palavra; uma força condutora por detrás do movimento das testemunhas, 
segundo o plano divino; uma compreensão profunda dos acontecimentos no contexto da 
história da salvação; uma força que torna a proclamação eficaz, constante e livre; e a 
confirmação, por vias ordinárias e extraordinárias, da palavra proclamada. 
Línguas: Cf. 10,46; 19,6; Mc 16,17; 1 Cor 13,1. Falar outras línguas permite aos Apóstolos 
prestar testemunho a todas as nações um sinal de que a missão da Igreja, assistida pelo 
Espírito Santo, é proclamar a Boa-Nova a todas as pessoas e uni-las numa comunidade fraterna 
(cf. vv. 5-11). As línguas significam a multiplicidade e variedade de povos (v. 11). A Igreja é 
sinal e instrumento da unidade e comunhão de homens e mulheres com Deus e uns 
com os outros. 



 15 

2,5. Provenientes de todas as nações: Cf. v. 17 "toda a criatura" e v. 21. Quem são estes 
judeus da diáspora? Actos descreve a mudança do cristianismo judaico para o cristianismo 
gentílico como uma viragem relativamente serena, e considera inofensiva a opinião do governo 
romano em relação à doutrina cristã. Este livro é a mais antiga história da Igreja, apresentando 
a Igreja a ser guiada pelo Espírito até à parusia futura (vinda do Senhor). 
2,6. Ruido: Literalmente, "voz". 
A multidão... ficou estupefacta: A narrativa de Babel, em Gn 11,1-19, forneceu o modelo para 
o relato lucano do Pentecostes (vv, 1-13) em termos de linguagem, forma da narrativa e temas 
(ver também Ex 1,1-14; Sf 3,1-13). 
Na sua própria língua: Cf. v. 8. O missionário, segundo os caps. 1-15, é uma figura 
pentecostal, é chamado a quebrar as barreiras da divisão e do sectarismo e abre a horizontes 
universais. O desenvolvimento desta abordagem à actividade missionária cristã é tratado do 
Pentecostes ao Concílio de Jerusalém. Através de uma linguagem inteligível por todos os seres 
humanos, a humanidade pode ser reunificada pela obra do Espírito.  
Para Africa, o Pentecostes afirma o valor das línguas vernáculas como veículo para ouvir 
"as maravilhas de Deus". Esta passagem afirma também a importância das traduções da Bíblia 
para línguas locais, de modo a que todos possam ouvir a Palavra de Deus "na sua própria 
língua" nativa. 
2,7. Galileus: Como testemunhas pessoais e com autoridade, os Apóstolos garantem que 
o Jesus histórico é de facto o ponto de partida da tradição evangélica. Ao mesmo tempo, os 
discípulos originais de Jesus estão prontos para oferecer um testemunho autêntico sobre o 
significado salvífico do Jesus histórico. Visto que viveram com Jesus um longo período de 
tempo, sentem a importância histórica das palavras humanas de Jesus para a salvação da 
humanidade. 
2,9. Judeia: Originalmente o texto pode ser tido Iberian, o nome antigo da actual Geórgia, 
localizada entre a Sina e as montanha do Cáucaso. 
2,11. Judeus e prosélitos: Cf. 6,5; Mt 23,15. Em grego, prosélytos é "aquele que se 
aproxima". A religião do AT com a sua fé no Deus supremo, criador de tudo, tinha as suas 
próprias tendências universalistas (cf. Is 42,6ss, 45,14ss; 56,1-8; 66,19). O termo "prosélito" 
é atribuído aos gentios que aceitam integralmente o judaísmo. Os judeus viam o 
proselitismo como um novo nascimento (através da circuncisão, do banho ritual e da oferta de 
uma vítima em sacrifício) e o início de uma vida nova. Os gentios que só aceitavam parte do 
judaísmo, sem aceitarem a circuncisão e a observância integral da lei, são "tementes a Deus". 
Aceitavam os ensinamentos judaicos sobre Deus, os livros sagrados, a observância do sábado, 
as leis de pureza e a moralidade judaica. Frequentavam a sinagoga. Muitos dos primeiros 
convertidos de Paulo provêm dos "tementes a Deus" (cf. 13,16.26; 14,1; 16,14; 17,4.12.17; 
18,4.7). 
 

Espirito Santo 
O Espírito opera através de uma profunda introdução no mistério pascal, no mistério da 

Cruz, loucura e escândalo para os homens, mas sabedoria e poder de Deus. O Espírito não 
cria uma ressonância exterior artificial ou um timbre voluntarista (porque é necessário, 
porque a ação é mais eficaz), mas lança as bases profundas para uma conversão ao 
mistério da cruz.  

O Espírito promove a colaboração e a unidade no seio da comunidade, através da 
humildade daqueles que sabem possuir um dom (a própria denominação do carisma, isto é, 
um dom gratuito, vem em socorro aqui) que deve ser subordinado ao bem comum.  

A ação do Espírito culmina numa caridade que não é um projeto humano, mas uma 
partilha da atitude de paciência, disponibilidade, hésèd, ternura amorosa, que são próprias de 
Deus e do Cristo histórico. Pode ser interessante analisar as listas de qualificações caritativas, 
perguntando-nos que modelos bíblicos e referências cristológicas estão envolvidos nessas 
escolhas de vocabulário.  (Card Carlo Maria Martini - Dicionário Espiritual) 

 
Gálatas 5, 22-25: É este o fruto do Espírito: amor, alegria, paz, paciência, 

benignidade, bondade, fidelidade, mansidão, autodomínio. Contra tais coisas não há lei. 
Se vivemos no Espírito, sigamos também o Espírito.  



 16 

13. JESUS E A COMUNIDADE 
Carta aos Efésios 4,1-7.12-13.16 

 
Efésios 4,1-16: 1Por isso, eu, prisioneiro no Senhor, peço que vocês se comportem de modo digno da 

vocação que receberam. 2Sejam humildes, amáveis, pacientes e suportem-se uns aos outros no amor. 
3Mantenham entre vocês laços de paz, para conservar a unidade do Espírito. 4Há um só corpo e um só 
Espírito, assim como a vocação de vocês os chamou a uma só esperança: 5há um só Senhor, uma só fé, 
um só batismo. 6Há um só Deus e Pai de todos, que está acima de todos, que age por meio de todos e 
está presente em todos. 7Cada um de nós, entretanto, recebeu a graça na medida que Cristo a concedeu. 
8Por isso, diz a Escritura: "Subiu às alturas levando prisioneiros; distribuiu dons aos homens." 9Que quer 
dizer "subiu"? Quer dizer que primeiro desceu aos lugares mais baixos da terra. 10Aquele que desceu, é 
o mesmo que subiu acima de todos os céus, para plenificar o universo. 11Foi ele quem estabeleceu alguns 
como apóstolos, outros como profetas, outros como evangelistas e outros como pastores e mestres. 
12Assim, ele preparou os cristãos para o trabalho do ministério que constrói o Corpo de Cristo. 13A meta 
é que todos juntos nos encontremos unidos na mesma fé e no conhecimento do Filho de Deus, para 
chegarmos a ser o homem perfeito que, na maturidade do seu desenvolvimento, é a plenitude de Cristo. 
14Então, já não seremos crianças, jogados pelas ondas e levados para cá e para lá por qualquer vento 
de doutrina, presos pela artimanha dos homens e pela astúcia com que eles nos induzem ao erro. 15Ao 
contrário, vivendo amor autêntico, cresceremos sob todos os aspectos em direção a Cristo, que é a 
Cabeça. 16Ele organiza e dá coesão ao corpo inteiro, através de uma rede de articulações, que são os 
membros, cada um com sua atividade própria, para que o corpo cresça e construa a si próprio no amor. 
 

4,1-6. Se a Igreja quiser permanecer fiel à missão que Deus quer para ela, então terá de se 
manter unida em si mesma. O autor insta os leitores à prática das virtudes que promovam a 
unidade. Assim viverão em comunhão com o único Deus que perpassa tudo quanto existe.  
4,7-16. O objectivo dos vários serviços e de outros dons na Igreja é a promoção da 
unidade, e visam tornar efectiva a missão da Igreja. 
O objectivo dos dons e da sua variedade é duplo: edificar o corpo de Cristo até à sua plena 

maturidade em Cristo, à imagem perfeita do mesmo Cristo, e continuar a missão da Igreja 
a todo o universo (vv. 11-16). Ambos os objectivos são atingidos quando no amor e no respeito 
mútuo todas as partes do corpo, os seus diversos membros com diferentes dons e talentos, 
funcionam numa unidade harmónica (v. 16). 
4,1-16: Nesta passagem o leitor pode identificar factores que promovem a harmonia na 
igreja local: as qualidades pessoais (v. 2), o espírito de união (vv. 3-6), o serviço 
ministerial de todos os membros (vv. 11-13), a estabilidade doutrinal (vv. 13-15), e a 
mútua edificação (v. 16). 
4,1. O prisioneiro no Senhor, Isto confere autoridade às exortações que a seguir aparecem 
e que estão centradas na preservação da unidade da Igreja.. 
4,4-6. Note-se aqui a repetição sete vezes da unidade, um.. e as quatro referências a "todos" 
(panta). 
4,8. Tradução e citação livre do Sl 68,19. O autor, além disso, dá-lhe uma interpretação 
acomodatícia ao referi-lo à Ascensão de Cristo. A tradição rabinica aplicava-o a Moisés, que 
subia ao monte para receber a Lei. 
4,11. Apóstolos, Profetas, Evangelistas, Pastores e Mestres: Dons ou carismas dados à 
Igreja para a sua edificação, para a construção do Corpo do Senhor. Os dois primeiros são 
nomeados pelo autor como fundamentos, os outros três entram em acção à medida que a 
Igreja se vai expandindo e diversificando. 
4,12. Corpo de Cristo: Cf. 1 Cor 12,12; 1 Pe 2,5. A comunidade cristã é comparada a uma 
comunhão orgânica. Caracteriza-se pela diversidade e unidade de vocações e de estados de 
vida, de ministérios, de carismas e de responsabilidades. Devido a esta diversidade e 
unidade, cada cristão é visto em relação à totalidade do corpo, e oferece uma contribuição 
única em benefício de todos.  
4,13. A medida completa da plenitude de Cristo: Todos os homens e mulheres se 
relacionam com Cristo como seu criador, redentor e antepassado. A realização perfeita da 
personalidade cristã não poderá ser atingida fora de Cristo. A medida da nossa estatura é a 
plenitude de Cristo. 
4,14. Qualquer vento da doutrina: A unidade da Igreja é colocada em perigo por 
ensinamentos falsos que não se baseiam nos dons dados por Cristo à Igreja.  



 17 

14. A FAMÍLIA CRISTÃ. 
Carta aos Efésios 5, 22.25.28-33; 6,1-4 

 
Efésios 5,21-6,4: 21Sejam submissos uns aos outros no temor a Cristo. 22Mulheres, sejam submissas 
a seus maridos, como ao Senhor. 23De fato, o marido é a cabeça da sua esposa, assim como Cristo, 
salvador do Corpo, é a cabeça da Igreja. 24E assim como a Igreja está submissa a Cristo, assim também 
as mulheres sejam submissas em tudo a seus maridos. 
25Maridos, amem suas mulheres, como Cristo amou a Igreja e se entregou por ela; 26assim, ele a 
purificou com o banho de água e a santificou pela Palavra, 27para apresentar a si mesmo uma Igreja 
gloriosa, sem mancha nem ruga ou qualquer outro defeito, mas santa e imaculada. 28Portanto, os 
maridos devem amar suas mulheres como a seus próprios corpos. Quem ama sua mulher, está amando 
a si mesmo. 29Ninguém odeia a sua própria carne; pelo contrário, a nutre e dela cuida, como Cristo faz 
com a igreja, 30porque somos membros do corpo dele. 31Por isso, o homem deixará seu pai e sua mãe e 
se unirá à sua mulher, e os dois serão uma só carne. 32Esse mistério é grande: eu me refiro a Cristo e à 
Igreja. 33Portanto, cada um de vocês ame a sua mulher como a si mesmo, e a mulher respeite o seu 
marido. 
6,1Filhos, obedeçam a seus pais no Senhor, pois isso é justo. 2"Honre seu pai e sua mãe" é o primeiro 
mandamento, e vem acompanhado de uma promessa: 3"para que você seja feliz e tenha vida longa 
sobre a terra." 
4Pais, não dêem aos filhos motivo de revolta contra vocês; criem os filhos, educando-os e corrigindo-os 
como quer o Senhor. 
 
5,21-33. A unidade da Igreja encontra uma expressão concreta na integridade de cada família 
cristã. O autor atesta um princípio geral: todos os cristãos se submetam uns aos outros, 
isto é, que os cristãos se sirvam uns aos outros no amor; segundo o exemplo de Cristo, 
reconhecendo Cristo em cada um. Tal atitude elimina o desejo de domínio sobre o outro ou de 
uns pelos outros. 
6,1-4. A relação entre pais e filhos é também elevada a um grande nível à luz do princípio 
de 5,21. Mais uma vez, nada é mudado, mas tudo se transforma. 
 
5,21-6,9. Estes códigos, apenas nas deutero-paulinas e na Primeira Carta de Pedro, eram 
comuns no mundo greco-romano de então. São bastante semelhantes aquilo que de 
melhor tem e é conhecido na tradição africana sobre os valores familiares. Tal como são 
aqui expostos, não poderão ser dissociados da doutrina que subjaz a toda a carta. A unidade 
do Corpo de Cristo requer a unidade da família. A edificação da Igreja sobre bases sólidas exige 
uma estrutura semelhante para a família. A subordinação de todos os cristãos a Cristo, no 
Corpo de Cristo, chama ao amor mútuo, à obediência, à tolerância e ao perdão, a começar em 
casa. 
5,22. A ética aqui é a cristã. O texto difere dos códigos éticos estóicos pela acentuação nas 
obrigações e funções recíprocas, pela acentuação da submissão mútua e pelo conteúdo 
cristológico. O ensejo e o alcance da passagem visam sobretudo relembrar os maridos das suas 
extraordinárias obrigações (às vezes esquecidas) de amar as suas esposas. 
5,22-25. Quer as esposas quer os maridos agirão uns com os outros com amor recíproco, 
com amor que se dá um ao outro (agape). Note-se que é evocada a forma suprema do amor, 
aquela que Cristo mostrou à e pela Igreja, e que a Igreja é chamada a reactualizar, mostrando 
esse mesmo amor a Cristo. Cf. Ef 5,21-33 com Gn 1-3, tendo em conta a vocação de cada 
baptizado a ser Cristo 
5,23. Cristo: Em 5,22-6,4 Paulo mostra que a estrutura familiar foi estabelecida com 
referência à pessoa de Cristo. Se Paulo enfatiza a sujeição da esposa ao marido, tal acontece 
porque está a pensar e a metaforizar a relação da Igreja a Cristo, que de facto pode apenas 
ser uma relação de sujeição da Igreja a Cristo. Paulo compara o amor que une os esposos no 
matrimónio ao amor da Igreja por Cristo. Os vv. 26-27.31-32 demonstram que Paulo pensou 
no matrimónio como um sacramento, um sinal vivo de união de Cristo com a Igreja. 
Corpo: Os textos paulinos que abordam a temática da Igreja segundo a metáfora anatómica 
ou corporal poderão dividir-se em três grupos: a Igreja é uma unidade cujos membros têm 
diferentes funções (1 Cor 12,4-31; Rm 12,3-8; Ef 2,11-22; 4,1-16; Gl 3,26-29); os 
diferentes membros da Igreja conhecem e experienciam a unidade do Corpo de Cristo pelos 
sacramentos (1 Cor 6,13-20; 10,14-22; 12,13; Gl 3,26-29); e Jesus é a cabeça da Igreja, 



 18 

formando a Igreja o seu Corpo (Ef 1,22-23; 2,19-22; 5,21-32; Cl 1,17-27; 2,16-23). Todos os 
cristãos são pessoas dotadas, a quem Deus outorgou algum talento ou vários carismas (Rm 
12,6-8; 1 Cor 12,4-11.27-31). O ministério da Igreja é um serviço baseado no desejo de 
responder a graça de Deus. Não é um estatuto que procure por si dominar. 
5,24. Como a Igreja se submete a Cristo: Cf. Ap 19.7. A vida da Igreja é de amorosa 
submissão. 
5,26-27. Claramente uma referência baptismal que anseia pela plenitude baptismal aquando 
da vinda de Cristo. A imagética do matrimónio para a união de Cristo com a sua Igreja é 
adaptada da imagética veterotestamentária da relação do Senhor com o povo de Israel. 
5,28-31. Esta metáfora alarga-se para incluir a noção da Igreja como Corpo de Cristo: A 
citação de Gn 2,24 é literalmente verdadeira apenas para Cristo e para a Igreja. Nenhum 
marido poderá dizer literalmente da sua esposa que ela é "osso dos meus ossos e carne da 
minha carne" (Gn 2,23). Mas Cristo pode dizer isto da Igreja. A implicação é a de que o 
matrimónio foi entendido como uma imagem da união de Cristo com a sua Igreja a partir do 
momento da sua instituição. Isto é dito explicitamente no versículo seguinte. O sinal 
sacramental do matrimónio cristão reside na união de Cristo e da sua Igreja, união de amor e 
geradora de vida. 
5,31. Uma só carne: Uma vez reconhecidas a igualdade em dignidade do homem e da 
mulher (Gn 1,27; 2,22-23; 5,2; 6,19; 7,9; Mt 19,4; Mc 10,6; 1Cor 7,2; Gl 3,28) e a estrutura 
de parceria do matrimónio, não pode ser facilmente negado que a monogamia é normativa 
para o matrimónio. Quando a monogamia se transforma em cultura, qualquer regresso à 
poligamia (cf. Gn 4,19.23; 31,17.50; 32,22; 36,2.6; Jz 8,30; 1 Sm 25,43; 27,3; 30,5.18; 1 Rs 
11,3-4.8; 1-Cr 4,5) é um lamentável retrocesso. 
5,32. Mistério: A união de Cristo e da Igreja é um mistério que permanece escondido em Gn 
2,24 e é o modelo de qualquer matrimónio cristão. 
6,1. Filhos, obedecei a vossos pais: Cf. Cl 3,20; Rm 1,30; 2 Tm 3,2. O NT mantém e reforça 
a validade do quarto mandamento (Ex 20,12; Dt 5,16; Sir 3,1-16) para os cristãos. Este é 
um mandamento dado por Deus (Ex 20,12; Dt 5,16; 21,18; Pr 30,17; Mt 15,4-5; 19,19; Mc 
7,10; 10,19; Lc 18,20; Ef 6,2). Honrar pai e mãe é honrar o único Pai (Mt 23,9), Deus (cf. Lc 
2,40-52), tal como Jesus fazia (Jo 8,49). No entanto, deveremos obedecer antes a Deus do 
que aos homens (Act 5,29) quando Jesus chama alguém para o seguir (cf. Mt 19,29; Le 
14;26). 
6,4. Criai-os com a educação: Cf. 2 Tm 3,15; Heb 12,6.8. Os pais cristãos têm o dever de 
educar bem os seus filhos, indo ao encontro das suas necessidades mais básicas. No que diz 
respeito aos seus filhos, os pais terão de criar um ambiente "espiritual" de amor, gentileza, 
confiança, amizade, paz e compreensão (Rm 14,17; Gl 5,22). As crianças pertence o Reino dos 
Céus, o Reino de Deus (Mt 18,3-4; 19,14; Mc 10,14-15; Le 18,16), o único Pai (Mt 23,9). Os 
filhos não receberam um espírito de escravidão para permanecer ou cair no medo, mas o 
espírito de filiação, de tal forma que possam clamar "Abba, Pai!" (Rm 8,15; Gl 4,6), tal 
como Jesus (Mt 14,36).  
 

Pais: A responsabilidade educativa exige o jogo da liberdade humana, exige 
preparação, formação, discussão, empenho. Se é verdade que alguém se torna pai no 
momento do nascimento dos filhos, é igualmente verdade que se torna verdadeiramente um 
dia após dia; De facto, começa-se a ser pai mesmo antes do nascimento dos filhos, de alguma 
forma mesmo antes do casamento. Já no período de engajamento, pode-se e deve-se educar 
na tarefa educativa e na consciência das escolhas que ela implica. E esta formação deve 
depois continuar de forma permanente através da escuta, da comparação com a experiência 
dos outros, do aprofundamento de algumas questões educativas específicas. Os pais, portanto, 
tornam-se conscientes e talvez até um pouco mais competentes em todas as diferentes 
responsabilidades da vida. Isto acontece, portanto, a todos os níveis de responsabilidade e é 
muito bom que aconteça em primeiro lugar nessa primeira célula de responsabilidade 
social, que é a família; em que o confronto, e mesmo uma espécie de escola para os pais, 
pode dar coragem e conforto, pode abrir horizontes, remover a ansiedade de becos sem saída, 
de caminhos demasiado escuros, restaurar a serenidade e a confiança.  

(Card Carlo Maria Martini - Dicionário Espiritual) 



 19 

15. AS BEM-AVENTURANÇAS 
Mateus 5,1-12 

 
5,1-7,29. Mateus apresenta nesta secção os ensinamentos centrais de Jesus. Neste 
Evangelho, um manual de instruções para os discípulos, Jesus é o novo Moisés, revelando uma 
nova lei com uma nova autoridade. As criticas em relação à lei antiga não são dirigidas à lei 
enquanto tal, mas às interpretações erradas que lhe eram dadas especialmente pelos fariseus. 
5,3-12. A autoridade da Torà reside agora em Cristo. O sermão projecta a graça de Deus 
no passado, no presente e no futuro. Centra-se nos três pilares (a lei, o culto e os actos de 
bondade) em que o mundo se baseia. 
5,1. A localização na montanha sugere uma conexão com Moisés e com a natureza 
sublime do ensinamento que de lá provém. O sermão parece ser dirigido apenas aos 
discípulos, mas 4,23-25 informa-nos que as multidões seguiam-no. Em 7,28 as multidões 
voltam a aparecer e estão admiradas com os ensinamentos de Jesus. Há quem veja este 
sermão como algo para uma elite, mas, muito provavelmente, é dirigido a todos os seguidores 
de Jesus. 
5,3-12. Cf. Lc 6,20-23. O sermão da montanha é um resumo do ensinamento de Mateus 
dirigido à sua comunidade, depois de separada da sinagoga. A sua preocupação básica é a 
interpretação da Torá como formulação última da vontade de Deus e como tendo o seu centro 
na exigência do amor (cf. vv. 17-20; 7,12). 
5,3. Felizes: Em latim, beatus, de que provém em português beato. Os pobres são aqueles 
cuja pobreza é de facto económica. A sua bênção vem do carinho especial que Deus lhes tem 
porque têm consciência da dependência total em relação a Ele. 
Pobres em espírito: Os que deixam tudo para seguir Jesus (4,20. 22), os que são pobres (2 
Cor 8,9) por causa do Reino de Deus (Lc 18, 22). Mateus e a sua comunidade consideram que 
a pobreza social deve ser uma característica da Igreja (19,29; cf. Mc 10,29; Le 14,26). 
Reino do Céu: "Céu" é um substituto típico para "Deus", a fim de proteger a santidade 
do nome divino. Mateus é o único escritor do NT que emprega "Reino do Céu". Lucas usa 
"'Deus" em vez de "Ceu" porque à sua audiência, que falava grego, não compreenderia o que 
se pretenderia dizer com "céu". 
5,4. Os que choram: Cf. Is 61,1-2. O choro é muitas vezes a sorte dos cristãos que lutam 
para permanecer fiéis durante as dificuldades (cf. 16,20-22). 
5,5 Possuirão: "Possuir" tem o sentido de "herdar". A forma de viver actual determina o modo 
como viveremos no pós-vida. As Bem-aventuranças realçam tanto o presente como o 
futuro do Reino de Deus: um inicio humilde, agora, para ser plenamente consumado no 
futuro. No NT, o objectivo da herança é a salvação (Heb 1,14), a vida eterna (Tt 3,7), a glória 
(Rm 8,17), uma herança incorruptível (1 Pe 1,4). Os cristãos herdam em virtude da sua 
adopção e união com Cristo, o verdadeiro Filho e herdeiro (21,38; Mc 12,7; Lc 20,14; Heb 1,2: 
Rm 8,17; Gl 3,29; 4,7). "Possuir" ou "herdar a terra" recorda-nos a criação do primeiro ser 
humano, Adão, de adamah, pó da terra. 
5,8. Cf. Sl 24,3-4. O tema da pureza de coração tem raízes na pregação profética do AT e 
na reflexão sapiencial do salmista, e está associado à esperança da Nova Aliança.  
Coração: As imagens e linguagem do coração devem o seu poder à experiência do batimento 
do coração materno. 
5,9. Pacificadores: Cf. Heb 12,14; Tg 3,18; Ef 2,14. A atitude cristã para com os pacificadores 
baseia-se na conduta de Deus (cf. vv. 44-45) e no exemplo de Jesus. Em Africa é importante 
ser pacificador. Na África tradicional também havia guerras, mas não ao ponto de se cometer 
genocídios. Tradicionalmente, os africanos usavam ritos de reconciliação, pactos de 
sangue e alianças, entre outras coisas, a fim de evitar o ódio. As igrejas devem assumir 
urgentemente a inculturação nesta área e encorajar a elaboração de uma verdadeira 
teologia africana da reconciliação. 
Filhos de Deus: Jesus é chamado Filho de Deus pelo demónio (4, 3-6), pelo Sumo Sacerdote 
(26,63), pelos injuriadores (27,40) e pelo centurião (27,45). 
5,10. A última Bem-aventurança recorda a primeira devido à referência ao Reino, tema caro 
a Mateus. Estas Bem-aventuranças estão no presente, enquanto as outras estão no futuro. O 
Reino tem duas dimensões, o presente e o futuro. 


