
ARQUIDIOCESE DA BEIRAARQUIDIOCESE DA BEIRA
COMISSÃO DE CATEQUESECOMISSÃO DE CATEQUESE

MANUAL MANUAL 
DE FORMAÇÃO DE FORMAÇÃO 

DE CATEQUISTASDE CATEQUISTAS

Beira - 2026Beira - 2026





Dedicamos este Manual aos cristãos 
que sentindo-se chamados 

a exercer o ministério da catequese 
se comprometem com sua causa

MANUAL DE FORMAÇÃO DE CATEQUISTAS

ARQUIDIOCESE DA BEIRA 

 COMISSÃO DE CATEQUESE

Beira, 2026



4

Ficha Técnica

Título: Manual de Formação de Catequistas

Autores: 

Ir. Rita Gecchele 
ritagecchele65@gmail.com
Pe. Belarde Sérgio Belarde
belardes3@gmail.com
Ir. Juana Ortega Torres, SSpS
juanassps@gmail.com
Sr. Rafael Vilanculos
filiperafaelvilanculo@gmail.com
Sra Ana Paula José Miguel
anapaulaj76@gmail.com
Pe. Bonifácio L. C. Conde
boniluisco@gmail.com
Pe. Diamantino Andrade
diamantinondrade@gmail.com
Pe. Hugo Domingos Machado
Pehugopadre@gmail.com
Pe. Marcos Mubango
marcius.horera@gmail.com

Imprimatur: 01/01/2026 – Solenidade de Santa Maria, Mãe de Deus

Copyright: Arquidiocese da Beira

Impressão e acabamento

Tiragem 500

Beira - Moçambique, 2026



5

ÍN
D

IC
E

ÍNDICE 

SIGLAS E ABREVIATURAS	 9

PREFÁCIO		  11

Capítulo I: A PESSOA DO CATEQUISTA	 13
1.	 Introdução		  13
2.	A vocação do catequista	 13
3.	A dimensão humana, intelectual e espiritual do catequista	 14
	 3.1.	 Dimensão humana	 14
	 3.2.	 Dimensão intelectual	 15
	 3.3.	 Dimensão espiritual	 16
4.	Oração do catequista	 18
5.	Síntese conclusiva	 19
6.	Exercícios de consolidação	 19

Capítulo II: INTRODUÇÃO À CATEQUESE	 21
1.	 Introdução		  21
2. Definição da catequese	 21
3.	A catequese na história	 21
4.	Natureza da Catequese	 24
5.	Objectivos da Catequese	 24
6.	Finalidade da catequese	 24
7.	As tarefas da Catequese	 25
8.	As Fontes da Catequese	 26
	 8.1.	 A Revelação de Deus	 26
	 8.2.	 A Transmissão da Revelação Divina	 27
		  a)	 Os Apóstolos e seus sucessores, 
			   transmissores do Evangelho	 27
		  b)	 O Depósito da Revelação	 28
	 8.3.	 O Magistério da Igreja	 28
9.	Síntese conclusiva	 28
10.	 Exercícios de consolidação	 28

Capítulo III: PEDAGOGIA, PSICOLOGIA 
	 E METODOLOGIA CATEQUÉTICA	 29
1.	 Introdução		  29
2.	A pedagogia catequética	 29
	 a)	 A pedagogia de Deus Pai – a pedagogia do dom	 29



6

	 b)	 A pedagogia de Jesus Cristo – pedagogia da encarnação	 30
	 c)	 A pedagogia da Igreja – pedagogia do sinal	 31
3.	A psicologia catequética e a catequese aplicada às várias Idades	 33
	 3.1.	 O desenvolvimento humano	 33
	 3.2.	 Catequese aplicada às várias idades	 34
4.	A metodologia catequética	 35
	 4.1.	 A variedade de métodos, sinal de vida e de riqueza	 35
	 4.2.	 O método, meio para educar na fé	 36
	 4.3.	 Os elementos do acto catequético	 37
	 4.4. Passos a seguir numa sessão de catequese (esquema geral)	 37
5.	O catecumenado: um percurso de educação na fé	 38
6.	Esquema da organização da catequese 
	 na Arquidiocese da Beira e os respetivos itinerários	 40
7.	Síntese conclusiva	 44
8.	Exercícios de consolidação	 44

Capítulo IV: NOÇÕES GERAIS DA BÍBLIA	 45
1.	 Introdução		  45
2.	Conceitos gerais da Bíblia	 45
	 2.1.	 O que é a Bíblia?	 45
	 2.2.	 Quem escreveu a Bíblia?	 45
	 2.3.	 Como é composta a Bíblia?	 46
	 2.4.	 Quantos livros tem a Bíblia?	 46
	 2.5.	 Como localizar uma passagem bíblica?	 47
3.	Visão geral do Antigo Testamento	 48
	 3.1.	 O Pentateuco	 48
	 3.2.	 Livros Históricos	 49
	 3.3.	 Livros Poéticos e Sapienciais	 49
	 3.4.	 Livros Proféticos	 49
4.	Visão geral do Novo Testamento	 49
	 4.1.	 Os Evangelhos	 49
	 4.2.	 O livro de Atos dos Apóstolos	 50
	 4.3.	 As Epístolas (Cartas)	 50
	 4.4.	 Apocalipse	 50
5.	Síntese conclusiva	 50
6.	Exercícios de consolidação	 50

Capítulo V: CRISTO CENTRO DA CATEQUESE	 51
1.	 Introdução		  51
2.	O lugar da pessoa de Cristo na catequese	 51
3.	Mistérios da vida de Jesus	 52
	 3.1.	 Infância de Jesus	 52
	 3.2.	 Vida Pública de Jesus	 53



7

ÍN
D

IC
E

	 3.3.	 Os Milagres	 53
	 3.4.	 Paixão, Morte e Ressurreição	 54
4.	A vida em Cristo	 55
	 4.1.	 O testemunho cristão	 55
	 4.2.	 Princípios	 56
	 4.3.	 O Apostolado	 58
5.	Síntese conclusiva	 58
6.	Exercícios de consolidação	 58

Capítulo VI: SACRAMENTOS	 59
1.	 Introdução		  59
2.	Dos sacramentos em geral	 59
	 2.1.	 Concepto de sacramento	 59
	 2.2.	 Número dos sacramentos	 60
	 2.3.	 Classificação dos sacramentos	 60
	 2.4.	 Matéria e forma	 61
	 2.5.	 O direito dos fiéis aos sacramentos	 61
3.	Dos sacramentos em particular	 61
	 3.1.	 Sacramento do Baptismo	 61
	 3.2.	 Sacramento da Eucaristia	 62
	 3.3.	 Sacramento da Confirmação	 62
	 3.4.	 Sacramento da Penitência	 62
	 3.5.	 Sacramento da Unção dos Enfermos	 62
	 3.6.	 Sacramento do Matrimónio	 63
	 3.7.	 Sacramento da Ordem	 63
4.	Síntese conclusiva	 64
5.	Exercícios de consolidação	 64

Capítulo VII: MARIA NA HISTÓRIA DA SALVAÇÃO	 65
1.	 Introdução		  65
2.	Maria nos Evangelhos	 65
	 2.1.	 Maria no Evangelho de Marcos	 65
	 2.2.	 Maria no Evangelho de Mateus	 67
	 2.3.	 Maria no Evangelho de Lucas	 68
	 2.4.	 Maria no Evangelho de São João	 69
3.	Maria na Tradição da Igreja	 70
4.	Os Dogmas marianos	 71
5.	Maria nas devoções e na liturgia	 73
6.	Síntese conclusiva	 74
7.	Exercícios de consolidação	 74

Capítulo VIII: LITURGIA E CATEQUESE	 75
1.	 Introdução		  75



8

2.	O que é liturgia?	 75
	 2.1.	 A celebração litúrgica	 75
	 2.2.	 Uma Liturgia inculturada	 75
3.	Conceitos necessários	 76
	 3.1.	 Necessidade da Inculturação	 76
	 3.2.	 O Rito e o texto litúrgico	 77
	 3.3.	 Os Sinais e os Símbolos litúrgicos	 77
4.	O Ano Litúrgico	 78
	 4.1.	 Ciclos litúrgicos das leituras	 81
	 4.2.	 Hierarquia das celebrações	 81
5.	A Santa Missa	 83
6.	Síntese conclusiva	 84
7. Exercícios de consolidação	 84

Capítulo IX: Catequese Digital	 85
1.	 Introdução		  85
2.	Cultura digital	 85
	 2.1.	 Sinais dos tempos	 85
	 2.2.	 Sociedade em rede	 86
3.	A fé em diálogo com o mundo	 87
4.	Ciberpecado e Cibergraça	 87
	 4.1.	 Ciberpecado	 88
	 4.2.	 Cibergraça	 89
5.	Catequese na era digital e catequese digital	 89
	 5.1.	 Catequese na era digital	 89
	 5.2.	 Catequese digital	 90
	 5.3.	 Educar para rede	 90
6.	Síntese conclusiva	 91
7.	Exercícios de consolidação	 91

Capítulo X: VIDA CRISTÃ, CULTURA, 
ECUMENISMO E DIÁLOGO INTERRELIGIOSO	 93
1.	 Introdução		  93
2.	Relação entre a Igreja Católica a Cultura moçambicana	 93
3.	Relação entre Igreja Católica e outras Religiões Cristãs	 96
4.	Relação entre a Igreja Católica e outras Religiões não cristãs	 97
5.	Síntese conclusiva	 98
6.	Exercícios de consolidação	 98

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS	 99



9

S
IG

L
A

S
   

E
   

A
B

R
E

V
IA

T
U

R
A

S

SIGLAS E ABREVIATURAS

1Pd			   1ª Carta de S. Pedro

2Pd			   2ª Carta de S. Pedro

2Tm			   2ª Carta a Timóteo

AAS			   Acta Apostolicae Sedis

AM			   Africae Munus

Am			   Livro do Profeta Amós

At			   Livro dos Atos dos Apóstolos

c. ou cc.		  Cânon ou cânones (Código do Direito Canónico)

CCDDS		 Congregação para o Culto Divino e Disciplina dos 
Sacramentos

Cf. 			   Conferir

CIC			   Catecismo da Igreja Católica

CT			   Catechesi Tradendae

DC			   Directório para a Catequese

DCG			   Directório Catequístico Geral

DGC			   Directório Geral para a Catequese

DV			   Dei Verbum (Constituição Dogmática)

EG			   Evangelii Gaudium

EN			   Evangelii Nuntiandi

EP			   Evangelii Praecones	

Gl			   Carta aos Gálatas

Hb			   Carta aos Hebreus

Ibid			   Ibidem (mesmo autor e obra)

Is			   Livro do Profeta Isaías

IV ANP		  IV Assembleia Nacional da Pastoral

Jo			   Evangelho segundo S. João

Jr			   Livro do Profeta Jeremias

Lc			   Evangelho segundo S. Lucas

Mc			   Evangelho segundo S. Marcos

Mt			   Evangelho segundo S. Mateus

Rm			   Carta aos Romanos



10



11

P
R

E
F

Á
C

IO

PREFÁCIO

Desejosos de levar a bom termo o mandato 
de Cristo, de anunciar a todos os povos o 
Evangelho (Mt 28,19) e conscientes da neces-
sidade da preparação dos catequistas, homens 
e mulheres, jovens e adultos, chamados a 
colaborar na missão desta Igreja particular 
que evangeliza, vive e celebra, reavivando o 
anúncio e a Palavra de Deus hoje com espe-
rança, apresentamos este Manual de For-
mação de Catequistas, como uma ferramenta 
de apoio.

O catequista é numa igreja ministerial e em saída como a nossa, um 
irmão, uma irmã que procura ajudar os outros a fazerem o caminho para a 
maturidade da fé (DGC n° 148). Da sua boca, volta a ressoar sempre o primei-
ro anúncio: «Jesus Cristo ama-te, deu a sua vida para te salvar, e agora vive 
contigo todos os dias para te iluminar, fortalecer, libertar» (EG n°164). Por isso 
o catequista deve estar consciente de que o encontro catequético enquanto 
momento do anúncio da Palavra (EG 166), está ao serviço do amadurecimen-
to da fé, que permitirá oferecer frutos de perseverança e de testemunho do 
Senhor Jesus e da sua mensagem de salvação (IV ANP n° 21).    

O Manual que tendes em mão, foi pensado e elaborado pela Comissão 
Arquidiocesana de Catequese, com auxílio de várias pessoas, às quais muito 
agradecemos pelo esforço e dedicação a este essencial serviço em favor da mis-
são evangelizadora da Igreja. Como se poderá notar, este Manual é composto 
por dez temas importantes não só para a formação inicial, mas também para a 
formação permanente dos catequistas, que são chamados a serem anunciadores 
e testemunhas da Palavra de Deus. Podemos dividi-lo em quatro blocos de 
temas: A catequese e o catequista; A Sagrada Escritura; Sacramentos e Litur-
gia e vida cristã em relação (cultura, ecumenismo e diálogo inter-religioso). 
Estes temas, ajudarão na formação integral dos catequistas e a quem serão 
confiados, a formar a Igreja que como a barca, patente na capa deste Manual, 
deve enfrentar as ondas altas e baixas da história, da vida de fé.  

Firmes na Esperança que não engana (Rm 5,5), confiamos cada um dos 
nossos catequistas e todo o seu serviço, à proteção e intercessão maternal 
de Maria, que soube escutar, guardar e viver a Palavra de Deus, para que o 
Espírito Santo, Senhor da vida, ilumine a nossa Arquidiocese na sua missão 
evangelizadora.         

Beira, 1 de Janeiro 2026
Solenidade de Santa Maria Mãe de Deus

+ Cláudio Dalla Zuanna, scj
Arcebispo da Beira



12

                    



13

1

A
 P

E
S

S
O

A
 D

O
 C

A
T

E
Q

U
IS

T
A

Capítulo I: 

A PESSOA DO CATEQUISTA

1.	 Introdução

O catequista é alguém que recebeu o chamamento para exercer o ministério de catequese. 
É uma pessoa que dá um passo a mais no seguimento e no testemunho de Jesus Cristo em 
toda a sua vida. O catequista deve ser uma pessoa com um modo de proceder estimado 
pela comunidade, que deve responder de forma activa e com fé à vocação que recebeu de 
Jesus para servir a sua Igreja. 

O catequista também deve responder a um perfil de acordo com o directório geral da cate-
quese, tendo em conta as três dimensões da sua formação: o ser, o saber e o saber fazer e 
por fim, o catequista deve ser uma pessoa que predispõe a comunicação com Deus através 
da oração e o seu testemunho de vida. 

Quem se lança à grande missão de evangelizar deve ter vivido uma experiência de amor 
por Jesus Cristo. Deve conhecer as próprias habilidades e tirar o máximo proveito das 
qualidades que tem, sabendo que não se nasce já acabado, senão que durante toda a vida 
a pessoa está em permanente crescimento.

Neste primeiro capítulo, “A pessoa do catequista”, apresentamos algumas linhas que po-
dem ajudar os catequistas a refletir sobre a sua vocação e a cultivar as dimensões humana, 
intelectual e espiritual a fim de que cuidando destas dimensões possam viver com alegria 
sua vocação e ser frutíferos em sua missão. 

2.	 A vocação do catequista

O Catequista é alguém que vai se constituindo a partir de um chamamento de Deus para 
exercer o ministério catequético. A vocação do catequista é a realização de sua vida 
baptismal e crismal, na qual, mergulhado em Jesus Cristo, participa da missão profética: 
proclamar o Reino de Deus.     	         

Deus chama de muitos modos: através de uma situação-necessidade; de uma pessoa; de 
um conjunto de acontecimentos; através de sua palavra nas Escrituras; e em último caso 
através de fatos excepcionais (cf. Is 6; Am 3; Os 1,2-9). E a pessoa chamada se sente como 
que irresistivelmente incomodada, tocada, sensibilizada, questionada, motivada, além é 
claro, de outras características, como: se sentir pequeno, com medo/coragem (cf. Jr 1,4-19; 



14

20, 7-18), de forma que vai em busca de certezas/respostas e dá o seu Sim, como o fez Maria, mãe de 
Jesus (cf. Lc 1,26-56).

Assim, nasce a vocação. Umas de modo comum, outras mais especiais, outras excepcionais, mas no 
geral, quando Deus chama para algo, o faz de modo comum e compreensível à pessoa chamada, na 
maioria das vezes a pessoa chamada nem se apercebe logo num primeiro momento, de modo que 
só mais tarde compreende o real significado de sua decisão e dá-se conta no seu íntimo que naquele 
momento ela teve um encontro com Deus (cf. At 9,1-20; 22,5-16; Gl 1,11-24).

Vocação é chamado. E nossa primeira vocação/chamado foi à existência. Em seguida, fomos chama-
dos/vocacionados a crescermos e nos desenvolver como pessoas criadas à imagem e semelhança do 
Criador. Para cumprir em plenitude este propósito fomos chamados e escolhidos para sermos cristãos. 
Pelo sacramento do batismo fomos inseridos na grande família cristã, e deste modo assumimos a tríplice 
condição de sermos Sacerdotes, Reis e Profetas (cf. 1Pd 2, 9-10). 

Esta condição/vocação têm sua radicalidade no seguimento a Jesus. Exercemos a tarefa de nossa vo-
cação em nome do Senhor que nos chamou e enviou. Por isso, ser catequista, é viver o chamado de 
Deus e o envio que ele nos faz através da Igreja para fazer ecoar na vida e no coração das pessoas o 
Amor e a Verdade que liberta e salva, que traz vida e vida em abundância (cf. Jo 8,32; 10,10).

3.	 A dimensão humana, intelectual e espiritual do catequista

O ministério catequético é vivido contemplando aspectos fundamentais do ser cristão, tais como a 
vivência dos sacramentos, uma vida de oração, o testemunho e uma vida activa dentro da comunidade 
eclesial. Ora, para viver plenamente estes aspectos é importante que o catequista tenha uma formação 
básica sobre a dimensão humana, intelectual e espiritual.    

3.1.	 Dimensão humana

Antes de ser cristão, o catequista é pessoa humana, que vive a cada dia tentando responder uma intri-
gante pergunta existencial: “Quem sou eu?”. Esta ânsia por descobrir a essência de nós mesmos faz 
parte da condição humana.

Somos pessoas humanas. Somos a plenitude da vida, somos a plenitude da criação que saiu das en-
genhosas mãos do Divino Arquiteto do universo. Somos criaturas amadas por Deus, merecemos o 
respeito incondicional e a estima das outras pessoas e de nós mesmos.

O catequista tem um rosto humano que lhe é peculiar. Cada um é um ser único, indispensável, singular. 
Isso faz a diferença na criação.

Antes de ser ministro na vida da comunidade cristã, o catequista necessita desenvolver plenamente a 
vocação primeira a que foi chamado: ser pessoa feliz. E esta é uma obra à qual deve se dedicar toda 
a vida. Um catequista mal resolvido dificilmente ajudará seus catequizandos a crescer na maturidade 



15

1

A
 P

E
S

S
O

A
 D

O
 C

A
T

E
Q

U
IS

T
A

da fé. Como reza o princípio: “a graça supõe a natureza”.

O catequista só se realiza se estiver bem consigo mesmo, com os outros e com Deus. 
Alguns aspectos são essenciais à vida humana: a vida familiar, profissional, social e sua 
caminhada de fé.

A dimensão humana refere-se ao próprio ser do catequista. Com base numa maturidade 
humana inicial, o catequista é chamado a crescer constantemente num equilíbrio psicológ-
ico e afectivo, sentido crítico, liberdade interior, estabelecendo relações que sustentam e 
enriquecem a sua fé e a dos outros. Sentindo-se realizado como catequista ele deve ser 
cultivador de amizades, construtor de relacionamentos e com capacidade de diálogo e de 
liderança, desenvolvendo qualidades e corrigindo os defeitos.

3.2.	 Dimensão intelectual

Esta dimensão engloba o saber e saber fazer tendo em conta a formação pedagógica. O 
catequista deve se preocupar com a sua própria formação para o desenvolvimento das suas 
capacidades cognitivas. Ele forma-se para crescer como educador e comunicador da fé 
porque ele tem uma missão fundamental de introduzir o catequizando no conhecimento 
de Cristo, na compreensão da importância de Jesus Cristo na vida.

Portanto, a formação pedagógica do catequista leva ao seu amadurecimento em atitudes 
como: capacidade de liberdade interior e gratuidade, de dedicação e coerência para poder 
ser testemunha credível da fé; competência na comunicação e na narração da fé de forma 
envolvente para que as pessoas se sintam parte dela; amadurecimento de uma mentalidade 
educativa, que implica a disponibilidade para construir relações maduras com as pessoas 
e a capacidade de guiar as dinâmicas de grupo. O catequista é uma pessoa que busca a sua 
autoformação e procura actualizar-se.

Para ser animador e educador da fé dos seus irmãos o catequista deve:

●	 Possuir uma síntese básica e significativa dos elementos fundamentais da mensa-
gem cristã;

●	 Ser fiel ao projecto salvífico de Deus para com os seus filhos;
●	 Estar aberto e em comunhão com todo o Povo de Deus;
●	 Estar enraizado no ambiente dos seus irmãos, partilhando as suas esperanças e as 

suas angústias, os seus êxitos e os seus fracassos;
●	 Ser sensível aos problemas das pessoas e ser solidário para com elas, captando os 

seus valores e as suas aspirações profundas, assumindo a cultura em que vivem 
com as suas possibilidades e ambiguidades;

●	 Ter uma visão dinâmica das pessoas e do mundo e sentir-se em todos os momentos 
construtor de justiça e de fraternidade.



16

Para além disso é necessário que o catequista favoreça no grupo catequético um clima em que se viva:

●	 Uma relação de confiança, de autenticidade e de liberdade para que cada membro se sinta 
aceite e acolhido e possa exprimir a sua experiência profunda, num clima de participação e de 
comunicação gratificante;

●	 Uma relação aberta e sincera, que permita acolher a Palavra de Deus e a experiência que outros 
crentes têm de Jesus Cristo;

●	 Um clima que respeite as etapas e os ritmos de cada membro sem atropelamento nem autori-
tarismos.

3.3.	 Dimensão espiritual

É importante que o cristão, e especialmente o catequista, cuide do desenvolvimento da sua dimensão 
espiritual. Mas, para que essa dimensão seja vivida na sua plenitude é importante ter claro: o que é 
a espiritualidade. O termo “espiritualidade” vem de espírito, isso fez com que alguns estudiosos do 
tema tenham acentuado uma separação entre espírito e matéria. Na atualidade há muitos teólogos que 
têm retomado  o conceito da espiritualidade cristã dos primeiros séculos. No entanto, ainda há quem 
continue pensando que a vida espiritual é separada da vida social e laboral.  

Aqui aderimos à definição de Espiritualidade dos teólogos e escritores José Maria Castillo, Juan An-
tónio Estrada e Gamarra, por parecer-nos estar em conformidade com as Sagradas Escrituras. Eles 
descrevem a espiritualidade como: «a vida segundo o espírito, isto é, a forma de vida que se deixa 
guiar pelo Espírito de Cristo» e «viver sob a ação do Espírito»1. Desde esta ótica quebra-se o conceito 
dualista alma-corpo e subentende-se que a espiritualidade não separa, mas envolve a pessoa em todo 
seu ser, isto é, a sua individualidade, suas relações sociais e políticas, ou seja, tudo o que a pessoa é 
em sua existência concreta. 

O catequista deve conhecer e ter presente quais são os critérios em que se deve apresentar a estrutura 
fundamental da espiritualidade cristã, para não cair na tentação da busca de perfeição que no fundo 
encerra um centralismo egoísta. O teólogo José María Castillo diz que o primeiro critério é o segui-
mento de Jesus. Mas, esclarece que: «seguir Jesus não é seguir uma ideia, um programa, um projecto. 
Seguir Jesus é seguir uma pessoa e segui-la sem condições e em plena liberdade (cf. Mt 8,18-22; Lc 
9,57-62)»2.  

Seguir Cristo é seguir uma pessoa, é encontrar-se com ela, é relacionar-se com ela. Essa relação se 
dá através do conhecimento e oração com as Sagradas Escrituras, da participação na eucaristia, da 
vivência dos sacramentos, do compromisso na comunidade. A seguir desdobram-se cada um dos meios 
que ajudam a cultivar uma relação firme com o Senhor Jesus. 

1  CASTILLO, J.M. Espiritualidade para insatisfeitos. São Paulo: Paulus 2012, pág.17-19.
2   Ibid., pág. 25.



17

1

A
 P

E
S

S
O

A
 D

O
 C

A
T

E
Q

U
IS

T
A

a)	 Palavra de Deus

A Palavra de Deus é o alimento quotidiano que sustenta a vida espiritual do catequista 
capacitando-o para a missão profética e mistagógica no ministério confiado.  A Palavra 
de Deus tem de fazer parte da espiritualidade do catequista. É com o recurso à Palavra de 
Deus que o catequista vai orientar os catequizandos no conhecimento de Cristo e no seu 
seguimento.   

b)	 Eucaristia

A Eucaristia é fonte e cume de toda vida cristã. Portanto, o catequista que vive intima-
mente ligado ao Senhor da Vida e da História tem de se alimentar da Santíssima Eucaristia 
(comunhão) para que a sua vida seja plenamente vida do Senhor e assim, ser transformado 
por inteiro.

c)	 Confissão

A confissão é o sacramento que a Igreja nos oferece para não permanecermos no pecado 
e é um convite para crescer na confiança em Deus, para experimentar sua misericórdia. O 
catequista que se confessa, mostra que está consciente da sua responsabilidade ministe-
rial e dá testemunho aos catecúmenos e à comunidade do amor e bondade de Deus que é 
misericordioso e perdoa os pecados. 

d)	 Oração

A oração nos coloca no lugar onde nos reconhecemos seres necessitados, por isso, na 
oração, pedimos a Deus ajuda em gesto reverente de confiança, insistência e compro-
misso. Pedimos porque sabemos que Deus nos ouve, nos atende na sua bondade infinita. 
Mas, juntamente com o nosso pedido lhe oferecemos o que somos e temos como amigos 
solidários que colaboram no seu reino de amor, justiça e paz.

A Igreja, sábia mestra no caminho da oração, conserva orações bíblicas, orações dos san-
tos, orações inspiradas em santos ou personagens da história da salvação, por exemplo a 
oração de Job, a oração dos salmos, a oração de Maria, a oração a São José. Também ao 
longo do tempo conservou os métodos orantes propostos por alguns monges ou santos, a 
fim de ajudar os fiéis no caminho do encontro com o Mistério Divino. Um dos métodos que 
mais é valorizado é o chamado de “Leitura Orante da Palavra de Deus” (Lectio Divina). 
Este Método segue os passos: 

●	 Leitura - Lectio: neste primeiro momento o fiel lê uma ou duas vezes o texto, 
depois se pergunta: O que diz a Palavra? (Repetir a frase ou palavra que mais lhe 
tocou o coração).

●	 Meditação - Meditatio: se lê mais uma vez o texto e se pergunta: O que a Palavra 
me diz a mim? O que nos diz a nós?



18

●	 Oração - Oratio: O que esta Palavra nos faz dizer a Deus? (Fazer sua oração de gratidão, louvor, 
súplica ou pedido de perdão)

●	 Contemplação - Contemplatio: O que ficou da Palavra de Deus nos meus olhos, no meu coração? 
●	 Acção: Que Deus me pede que faça a partir da Palavra que acabamos de ler, partilhar, contem-

plar?  (Assumir um compromisso de vida).

Há outras formas de orar, entretanto, três são as expressões principais da vida de oração que a tradição 
da Igreja conservou para ajudar os fiéis no seu percurso espiritual: a oração vocal; a oração de medi-
tação e a oração de contemplação3. 

a)	 A oração vocal é aquela em que se pronuncia verbalmente algumas fórmulas já estabelecidas pela 
Igreja, por exemplo, os salmos, o Pai-Nosso, o terço, a via sacra, as orações da liturgia diária, ou 
alguma outra oração espontânea, desde que seja pronunciada em voz alta.

b)	 A meditação, ou a oração mental, consiste em orar pondo em acção o pensamento, a imaginação, 
a emoção e o desejo. Nesta oração é comum a repetição mental de um mantra, por exemplo: 
“Senhor tende piedade de mim”, “Senhor tu me chamaste, Transforma Me!”. ou repetir alguma 
outra frase da Palavra de Deus. 

c)	 A contemplação é olhar fixamente para Jesus. Olhar Jesus na Eucaristia, olhar Jesus na Cruz, 
olhar Jesus nos que sofrem e perceber que Ele também está te olhando. Na contemplação o orante 
se encontra face a face com o Senhor no dinamismo do amor trinitário.

O catequista deve procurar que estes meios sejam a bússola na sua vocação e missão. No caminho de 
oração ele pode rezar sozinho ou com a família; ou na comunidade; mas é importante que seja pessoa 
de oração diária a fim de que desde sua própria experiência de oração possa ensinar os seus catecúm-
enos ou catequizandos a rezar com gosto e alegria. 

Uma vocação bem compreendida e assumida na sua dimensão existencial e cristã fará do catequista 
uma pessoa feliz e realizada, os frutos se verão refletidos numa vida familiar e social harmoniosa e no 
exercício alegre e leve do seu ministério.  O Reino de Deus será então aquilo que dá à vida e tarefa 
de todo catequista.

4.	 Oração do catequista  

A seguir colocamos aquela que podemos chamar «oração do catequista». Vale recordar que o seu autor 
é desconhecido:

Ó Jesus, Mestre e Modelo de todo o Catequista, Vós que pregastes por toda a parte o evangelho de 
Deus, abençoai nossos catequistas: homens e mulheres que se dispõem a ensinar vossa mensagem 

3  DE CARVALHO, H. R. Espiritualidade do Catequista. 3º Simpósio Paulus de Iniciação à Vida Cristã. Disponível em: 
aves.org.br/wp-content/uploads/2021/03/Espiritualidade do Catequista.pdf



19

de salvação. Sejam eles mansos e humildes de coração, capazes de acolher, sem excluir 
ninguém, cada pessoa que vem à vossa procura. Amém.

5.	 Síntese conclusiva

Neste capítulo ficamos a saber que ser catequista é uma vocação. Quem chama as pessoas 
para serem catequistas é Deus. Aquele que é chamado está convidado a colocar ao serviço 
da comunidade os seus dons, a continuar a crescer na sua vida de cristão, servindo-se para 
tal dos meios oferecidos pela Igreja, em concreto, a Palavra de Deus, os sacramentos e a 
oração.

6.	 Exercícios de consolidação

- Por que dizemos o ministério do catequista é uma vocação?

- Existem catequistas exemplares na sua Paróquia ou comunidade?

- Que atitudes ou comportamentos podem manchar o ministério do catequista?

1

A
 P

E
S

S
O

A
 D

O
 C

A
T

E
Q

U
IS

T
A



20



21

2

IN
T

R
O

D
U

Ç
Ã

O
 À

 C
A

T
E

Q
U

E
S

E

Capítulo II: 

INTRODUÇÃO À CATEQUESE

1.	 Introdução

No início de toda a vida cristã está o desejo de Deus Pai Criador de entrar em comunhão 
com sua criatura, revelar a sua vontade e de fixar a sua morada entre os homens. Um dos 
instrumentos utilizados pela Igreja para dar a conhecer aos homens e mulheres aquilo que 
Deus revelou é a catequese. Neste capítulo intitulado “Introdução à Catequese”, iremos 
apresentar ideias fundamentais sobre a identidade da «catequese», seu conceito, sua história, 
sua finalidade ou objetivos, assim como suas tarefas.

2.	 Definição da catequese

De acordo com o nº 31 do documento Catequese Renovada, em sua origem, o termo 
catequese (katechesis) se liga a um verbo grego (kat-ekhéo) que significa fazer, ecoar, 
escutar, repercutir a Palavra de Deus.

O termo katechesis não aparece na Bíblia. Em compensação, o verbo katechein é mencio-
nado no Novo Testamento com duplo significado: narrar ou relatar sucessos (At 21,21-24; 
Lc 1,4) e ensinar os mistérios da fé (At 18,25; Rm 2,18; Gl 6,6).

Globalmente pode-se considerar aqui a Catequese como educação da fé das crianças, dos 
jovens e dos adultos, que compreende especialmente um ensino da doutrina cristã dada 
geralmente de modo orgânico e sistemático, com vista a iniciá-los na plenitude da vida 
cristã (CT nº 18).

É o conjunto de esforços empreendidos na Igreja para fazer discípulos, para ajudar os ho-
mens a acreditar que Jesus é o Filho de Deus, a fim de, pela fé, terem a vida em seu nome, 
e para os educar e instruir nessa vida, construindo assim o Corpo de Cristo (CIC nº 4)

3.	 A catequese na história

Ao longo da história a catequese conheceu várias transformações. A seguir apresentamos 
resumidamente estas transformações.

Do século I ao século III: Nos escritos do Novo Testamento encontramos três formas do 
anúncio cristão, que depois se tornaram clássicas: o kerigma, o anúncio sistemático 
para os neófitos e a pregação litúrgica. O kerigma é a proclamação dos acontecimentos 



22

relativos a Jesus de Nazaré (At 2,22-36; 4,9-12; 5,29-32, etc). O anúncio sistemático é a releitura dos 
textos bíblicos à luz de Cristo, o apelo aos ensinamentos de Jesus para orientar as opções práticas dos 
crentes (At 2,42; 10; 11,26). A pregação litúrgica aparece reflectida também na preparação daqueles 
que iam ser baptizados, por meio da explicação das Escrituras durante a liturgia eucarística.

Do século III ao século V: Surge o catecumenado e as escolas catequéticas. No catecumenado a anúncio 
era gradual, começando do mais simples, como leite dado as crianças (cf. Hb 5,11-6,1), passando, mais 
tarde, a quando do baptismo recebiam um anúncio mais sistematizado, como comida sólida, na qual 
eram instruídos na renúncia às obras da morte, na fé em Deus, na doutrina (Hb 6,1-2). As principais 
escolas catequéticas foram: a Escola da Alexandria (Egipto), que servia para a instrução dos catecúmenos 
e para preparar os catequistas e os mestres da fé; e a Escola da Antioquia (Síria), que se destacou pelo 
facto de procurar o diálogo com a filosofia grega. Para garantir a formação dos cristãos utilizavam-se 
uma série de livros escritos pelos Padres Apostólicos e as catequeses de defesa dos Padres Apologistas.

Do século V ao século X: Como caminho catecumenal é proposto um percurso de 40 dias ou pelo menos 
7 catequeses dogmáticas e outros 7 de preparação ascético-litúrgica. O ensino moral era ministrado 
após o baptismo. A catequese como tal foi desaparecendo. A iniciação das crianças e a orientação 
dos jovens é confiada sobretudo à família, eram os pais e padrinhos que deviam ensinar o Credo e 
o Pai-Nosso. A principal forma de catequese neste período era a pregação, comentário homilético a 
leitura contínua da Bíblia. A liturgia passa a ser menos popular, pois o povo não compreende o latim, 
língua oficial usada na liturgia.

Do século XI ao século XIV: A escolástica foi determinante neste tempo. Os grandes teólogos elabo-
raram as sumas teológicas que têm por objecto a sistematização das verdades contidas na história da 
salvação. Persiste a falta de catecismo, e a instrução permanece a cargo dos pais e padrinhos. Surge a 
Bíblia de imagem: os vitrais, as esculturas, os frescos ganham espaço; os vitrais tornam-se como os 
frescos, uma Bíblia de imagens de cores misteriosamente iluminadas que correspondem perfeitamente 
ao sentido medieval da oração, como mergulho em Deus. Todos os lugares são povoados de imagens. 
Os catecúmenos eram exigidos a: conhecer o que se devia acreditar, ou seja, os artigos da fé; o que 
se deve pedir, isto é, pai-nosso; o que se deve observar, isto é, os dez mandamentos; o que se deve 
evitar, isto é, os sete pecados mortais; o que se deve desejar e esperar, isto é, a glória do paraíso; o que 
temer, isto é, as penas do inferno. São Tomás resume em 3: o que se deve acreditar (Credo), o que se 
deve desejar (Pai Nosso) e o que se deve realizar (10 mandamentos), que se sustentam nas 3 virtudes 
teologais: fé, esperança e caridade.

Do século XV ao século XVI: A catequese é vista como ensino da doutrina cristã, concentrada no ca-
tecismo, que compila, de um modo simples, essencial e completo, tudo o que o crente deve conhecer, 
dirigido às pessoas ainda não instruídas e às crianças.

Entre os catecismos da época, destacamos: os de S. Pedro Canísio (o grande destinado aos jovens 
estudantes e aos intelectuais, o pequeno destinado às crianças e aos analfabetos e o médio para os 
estudantes do Liceu; não se pode deixar de lado a sua Summa); os de Edmondo Auger (o catecismo 
e síntese da doutrina cristã para a juventude; o Grand catécisme para os adolescentes e adultos; um 



23

Bref recueil para as pessoas menos instruídas e os analfabetos; um Petit catéchisme para 
as crianças das classes inferiores; um em grego e outro em latim para classes superiores e 
o clero letrado); os de S. Roberto Bellarmino (um para crianças e as pessoas simples, em 
forma de diálogo, em que o mestre pergunta e o discípulo responde e outro que servia de 
guia para sacerdotes-catequistas-professores, também em forma de perguntas e respostas).

Fruto do Concílio de Trento é o catecismo tridentino ou catecismo romano ou catecismo 
dos párocos ou catecismo de Pio V. A matéria deste catecismo articula-se em quatro partes: 
a fé e o símbolo apostólico, os sacramentos, os mandamentos, o Pai Nosso.

Do século XVII ao século XVIII: A catequese nestes dois séculos inspira-se no modelo do 
século XVI e relata as determinações do Concílio de Trento. Nos meados do século XVIII 
assiste-se a descristianização. À catequese e à pregação foram impostos novos objectivos: 
já não de combater os protestantes, mas antes o de lançar uma ponte entre a Igreja e o 
mundo, entre a razão e a revolução, entre os dogmas e os progressos.  

Século XIX: O sector da catequese e dos catecismos é marcado pela repetição e pela ino-
vação. A repetição significava a fidelidade, continuidade, conservação dos métodos, con-
teúdos e instrumentos catequéticos anteriores; a inovação significa a tentativa de actualizar 
e modernizar a catequese e a instrução religiosa.

É de referir que no ano 1806 foi publicado o catecismo imperial, onde Napoleão fez a 
questão de inserir na explicação do quarto mandamento uma lição por ele próprio revista 
e emendada sobre os deveres dos cristãos para com o imperador.

A partir do século XX: houve um reavivamento da catequese, rico em ideias, iniciativas, 
homens, documentos do magistério e viragens decisivas. O Concílio Vaticano inspirou e 
consolidou algumas linhas de orientação e de renovação do itinerário catequético actual.

A catequese assume, de maneira cada vez mais clara, um novo rosto e torna-se momento 
central do interesse e da missão da pastoral da Igreja. A catequese é vista como uma forma, 
um aspecto da evangelização; não é um ensino ou transmissão da doutrina cristã, mas uma 
iniciação à vida cristã e, ao mesmo tempo, uma educação para fé. Multiplicam-se o número 
dos catequistas, particularmente leigos, que desempenham essa tarefa como ministério 
eclesial, e cresce lentamente a consciência de que toda a comunidade é responsável pelo 
anúncio cristão

Em 1902 Papa Pio X manda publicar o Catecismo da Doutrina Cristã, comummente conhe-
cido por Catecismo de S. Pio X (com 400 perguntas; tripartido em Credo, mandamentos 
e graça).

Como frutos do Concílio Vaticano II foram publicados alguns documentos: Directório Ca-
tequístico Geral (DCG); Evangelii Nuntiandi (EN); Catechesi Tradendae (CT). Em 1992, 
o Papa João Paulo II ordenou a publicação do novo Catecismo da Igreja Católica (CIC).

2

IN
T

R
O

D
U

Ç
Ã

O
 À

 C
A

T
E

Q
U

E
S

E



24

4.	 Natureza da Catequese

A catequese é, em primeiro lugar, uma ação eclesial: a Igreja transmite a fé que ela mesma vive e o 
catequista é um porta-voz da comunidade e não de uma doutrina pessoal. Ela transmite o tesouro da 
fé (traditio) que, uma vez recebido, vivido e crescido no coração do catecúmeno, enriquece a própria 
Igreja (redditio). A comunidade eclesial é a origem, o lugar e a meta da catequese. É a origem porque 
o catequista não actua em nome próprio, mas em nome da comunidade cristã e, por isso, em nome de 
toda a Igreja (Cf EN nº60). Além do mais, o catequista insere-se numa Tradição viva, que remete aos 
Apóstolos. O catequista pode e deve dizer como São Paulo: “Transmiti-vos, em primeiro lugar, o que 
eu próprio recebi” (1Cor 15,3).

A comunidade é o âmbito ou lugar normal da catequese. É como o seio materno onde se gera o homem 
novo, por meio da Palavra e dos Sacramentos de Iniciação Cristã. O testemunho da comunidade é 
fundamental: a catequese transmite com mais facilidade aquelas realidades e vivências que realmente 
existem na comunidade.

A catequese não é uma acção individual nem isolada e sim uma acção profundamente da Igreja ou 
da comunidade cristã. É a Igreja no seu todo que faz a catequese, cumprindo a sua missão de ser 
continuadora da missão de Jesus Cristo: levar a Boa Nova a todos os povos. A Igreja, animada pelo 
Espírito Santo, conserva no seu coração, anuncia, celebra, vive e transmite o Evangelho através da 
catequese (Cf. DV nº8).

A meta da catequese é também a comunidade, pois é esta que acolhe os que são iniciados na fé. A 
catequese correria o risco de se esterilizar se não houvesse uma comunidade viva que acolhesse cada 
catequizando. Por isso, a comunidade é duplamente responsável: tem a responsabilidade de catequizar 
cada um dos seus membros; e também de os acolher, de modo a que possam viver o mais plenamente 
unidos Àquele a quem aderiram (Cf. CT nº24). Por último, é a catequese que renova a comunidade, 
pois através da Iniciação Cristã a Igreja gera filhos no Filho e conduz à maturidade da fé tanto das 
comunidades como de cada fiel (Cf. DGC nº21).

5.	 Objectivos da Catequese

A catequese tem como objectivo, levar cada catecúmeno não só a um contacto, mas a uma comunhão 
e intimidade com Jesus Cristo (Cf. CT nº5). Pela sua própria natureza, “a comunhão com Jesus Cristo 
impulsiona o discípulo a unir-se a tudo aquilo a que o mesmo Jesus Cristo se sentiu profundamente 
unido: a Deus seu Pai, que o enviara ao mundo; ao Espírito Santo, que lhe dava força para a missão; 
à Igreja, Seu corpo, pela qual Se entregou; e a toda a humanidade, Seus irmãos e irmãs, de cuja sorte 
quis partilhar” (DGC nº81).

6.	 Finalidade da catequese

No geral, a catequese tem a finalidade de suscitar a fé em Deus, mediante a leitura e escuta atenta 
da Palavra de Deus. Porém, podemos dizer que a finalidade específica da catequese é aprofundar o 



25

primeiro anúncio do Evangelho, isto é, levar o catecúmeno a conhecer, acolher, celebrar e 
vivenciar o mistério de Deus, manifestado em Jesus Cristo, que nos revela o Pai e nos envia 
o Espírito Santo. Conduz à entrega do coração a Deus, à comunhão com a Igreja, corpo 
de Cristo e à participação em sua missão. Portanto, «A finalidade definitiva da catequese 
é a de fazer com que alguém se ponha, não apenas em contacto, mas em comunhão, em 
intimidade com Jesus Cristo» (CT nº5).

7.	 As tarefas da Catequese

A finalidade última da catequese é alcançada por meio de tarefas concretas, isto é, a cate-
quese deve seguir o modo como Jesus formava os seus discípulos, realizando estas tarefas 
fundamentais: - Propiciar o conhecimento da fé; a educação litúrgica, a formação moral, a 
educação a oração (tarefas fundamentais); a educação para a vida comunitária e a iniciação 
para a missão (tarefas relevantes).

A catequese é responsável por educar nas diversas dimensões da fé: a fé professada; a 
fé celebrada; a fé vivida; e a fé rezada, tudo inserido numa comunidade e com sentido 
missionário.
O conhecimento da fé: a catequese deve conduzir à apreensão de toda a verdade do desígnio 
salvífico de Cristo. A compreensão da Sagrada Escritura, do Credo e demais documentos 
da fé da Igreja expressa e realiza esta tarefa.

A educação litúrgica: a comunhão com Jesus Cristo leva à celebração da Sua presença nos 
sacramentos, pelo que a catequese “além de favorecer o conhecimento do significado da 
liturgia e dos sacramentos, deve educar os discípulos de Jesus Cristo ‘para a oração, para 
a gratidão, para a penitência, para as preces confiantes, para o sentido comunitário, para a 
percepção justa do significado dos símbolos…’, uma vez que tudo é necessário, para que 
exista uma verdadeira vida litúrgica” (DGC nº85).

A formação moral: A conversão a Jesus Cristo tem como consequência que o discípulo 
siga o caminho do Mestre. A catequese deve favorecer uma educação que propicie ao ca-
tequizando atitudes próprias do cristão, que lhe transmita a vida em Cristo, concretizada 
em atitudes e opções morais. 

Ensinar a rezar: A comunhão com Jesus Cristo leva a que os seus discípulos assumam o 
carácter orante e contemplativo do Mestre, conseguindo, deste modo, que a vida cristã seja 
vivida em profundidade. Aprender de Jesus a sua atitude orante “é rezar com os mesmos 
sentimentos com os quais Ele se dirigia ao Pai: a adoração, o louvor, o agradecimento, a 
confiança filial, a súplica e a contemplação da Sua glória” (DGC nº85).

Educar para a vida comunitária: A educação para a vida comunitária implica que o ca-
tequizando tenha condições para se ir envolvendo de uma forma progressiva na vida da 
comunidade, assumindo responsabilidades e comprometendo-se com esta. Para isso, a 

2

IN
T

R
O

D
U

Ç
Ã

O
 À

 C
A

T
E

Q
U

E
S

E



26

catequese deve fomentar atitudes próprias (Cf. DGC nº86a).

A iniciação para a missão: Só se adquire maturidade da fé quando se tem capacidade e necessidade de 
testemunhar essa mesma fé, nas diversas circunstâncias da vida. A catequese, ao educar para o sentido 
missionário, capacita os discípulos para a sua missão na sociedade, na vida profissional, cultural e social.

8.	 As Fontes da Catequese

A catequese comunica a mensagem da Palavra de Deus. Onde se encontra esta mensagem? Qual a sua 
fonte ou as suas fontes? O DGC usa ambas as expressões.

A fonte é a Palavra de Deus. Fala-se de fontes para indicar os lugares concretos onde a catequese 
encontra sua mensagem (DGC nº95). O DGC apresenta a Escritura, a Tradição e o Magistério, 
intimamente interligados, como fontes principais da catequese.

A elas se somam a Liturgia, o testemunho da Igreja, a investigação teológica e os genuínos valores 
religiosos e morais, considerados como sementes da Palavra disseminadas na sociedade e nas culturas 
(DGC nº96).

8.1.	 A Revelação de Deus

Revelar – significa tirar o véu a; deixar ver; patentear, mostrar, descobrir, fazer conhecer o que era 
ignorado ou secreto. 

Portanto, a Revelação é o acto pelo qual Deus fez saber aos homens os seus mistérios, a sua vontade.

O documento conciliar sobre a Palavra de Deus, em latim Dei Verbum, nos seus números 2-6 faz-nos 
saber em que consiste a iniciativa da revelação, como ela se realiza, qual é a sua finalidade e qual deve 
ser a nossa atitude diante de Deus que se revela.

Podemos resumir os números supracitados desta assim: 1º a revelação é o ato pelo qual Deus dá-se a 
conhecer a si mesmo e a sua vontade; 2º a iniciativa da revelação parte do próprio Deus; 3º Deus se 
revela por meio de palavras e obras; 4º o que motivou Deus a se revelar é sua bondade e sabedoria; 
5º a revelação foi realizada de forma gradual (na criação, na aliança feita com Noé, nas promessas 
feitas a Abraão, por meio das testemunhas profético-apostólicas e por fim, por meio de Cristo); 6º a 
finalidade da revelação é de convidar e admitir os homens na comunhão com Ele.

Existem duas vias de revelação: a natural (que é a intuição natural que o homem tem no coração de 
procurar a Deus, inclusive contemplando a criação) e a sobrenatural (que é a história de salvação 
vivida e depois transmitida de geração a geração). O conhecimento de Deus e da sua vontade não foi 
captado pelo homem logo na criação, foi preciso um processo gradual. O ponto mais alto da reve-
lação encontra-se na Pessoa e missão de Jesus Cristo, Verbo encarnado, já que Ele revela de uma vez 
por todas quem é Deus e qual é a sua vontade para a humanidade. Vejamos a seguir alguns passos da 



27

revelação (gradual) de Deus.

a)	  A Aliança com Noé

Desfeita a unidade do género humano pelo pecado, (Gn 6,5s) Deus procurou imediatamente, 
salvar a humanidade intervindo com cada uma das suas partes. A Aliança com Noé, a seguir 
ao dilúvio (Gn 9,9) exprime o princípio da economia divina em relação às «nações», quer 
dizer, em relação aos homens reagrupados «por países e línguas, por famílias e nações 
(Gn 10,5. 20-31).

b)	  Deus escolhe Abraão

Para reunir a humanidade dispersa, Deus escolhe Abrão, chamando-o para «deixar a sua 
terra, sua família e a casa de seu pai» (Gn 12,1) para o fazer Abraão, prometendo-lhe dar 
uma descendência, uma terra e uma bênção. 

O povo descendente de Abraão, é povo dos que vivem da fé, sendo depositários da pro-
messa feita aos patriarcas e o tronco em que serão enxertados os pagãos tornados crentes.

c)	 Deus forma o seu Povo Israel

Depois dos patriarcas, Deus formou Israel como seu povo salvando-o da escravidão do 
Egipto. Conclui com eles uma aliança no Sinai e deu-lhe, por meio de Moisés, a sua Lei, 
para que Israel O reconhecesse e O servisse como único Deus vivo e verdadeiro, Pai pro-
vidente e justo juiz, e vivesse na expectativa do Salvador prometido.

Pelos profetas Deus forma o seu povo na esperança da salvação, na expectativa de uma 
aliança nova e eterna, destinada a todos os homens. Os profetas anunciam a redenção 
radical do Povo de Deus.

d)	 Jesus Cristo - «Mediador e plenitude de toda a Revelação» (DV 2; Mt 11,27; 
Jo 1,14)

Deus revelou-Se plenamente, enviando o seu próprio Filho, no qual estabeleceu a sua 
Aliança para sempre. O Filho é a palavra definitiva do Pai, de modo que depois d’Ele não 
haverá outra Revelação. Ler Hb 1,1-2.

8.2.	 A Transmissão da Revelação Divina

Deus «quer que todos os homens se salvem e cheguem ao conhecimento da verdade» 
(1Tm 2,4), quer dizer, cheguem ao conhecimento de Cristo Jesus (Jo 14,6; 17,3). Por isso 
é preciso que Cristo seja anunciado a todos os povos e a todos os homens, e que, assim a 
Revelação poderá chegar aos confins do mundo.

2

IN
T

R
O

D
U

Ç
Ã

O
 À

 C
A

T
E

Q
U

E
S

E



28

a)	 Os Apóstolos e seus sucessores, transmissores do Evangelho

Deus dispôs amorosamente que permanecesse íntegro e fosse transmitido a todas as gerações tudo 
quanto tinha revelado para a salvação de todos os povos. Por isso Cristo mandou os Apóstolos que 
pregassem a todos como fonte de toda a verdade salutar e de toda a disciplina de costumes, o Evan-
gelho prometido antes pelos profetas e por Ele cumprido e promulgado pessoalmente (Mt 28,19-20) 
comunicando-lhes assim os dons divinos.

E para que o Evangelho permanecesse íntegro e vivo na Igreja, os Apóstolos deixaram aos Bispos como 
seus sucessores. Portanto o que Cristo confiou aos Apóstolos, estes o transmitiram pela sua pregação 
e por escrito, sob a inspiração do Espírito Santo, e mediante a sucessão apostólica, os seus sucessores 
continuaram essa tarefa dando a conhecer o Evangelho a todas as gerações até à vinda gloriosa de Cristo.

b)	 O Depósito da Revelação

A Sagrada Tradição e a Sagrada Escritura constituem um único depósito sagrado da Palavra de Deus.

A Sagrada Tradição é a Palavra de Deus que apesar de não estar recolhida na Sagrada Escritura foi 
confiada por Cristo Senhor e pelo Espírito Santo aos Apóstolos, e eles por sua vez a transmitiram 
integralmente aos seus sucessores, para que estes últimos a conservem fielmente e difundam na sua 
pregação.

É a Palavra de Deus enquanto foi escrita por inspiração do Espírito divino. Quer dizer, tem Deus como 
autor principal e os escritores sagrados com autores instrumentais.

8.3.	 O Magistério da Igreja

A interpretação autêntica da Palavra de Deus, escrita e contida na Tradição e nas Sagradas Escrituras, 
foi confiada ao Magistério vivo da Igreja, isto é, aos bispos em comunhão com o sucessor de Pedro, o 
bispo de Roma (O Papa), cuja autoridade é exercida em nome de Jesus. Todavia, este Magistério não 
está acima da Palavra de Deus, mas sim ao seu serviço.

9.	 Síntese conclusiva

Por meio da catequese se anuncia o plano de Deus para a humanidade. A maneira de catequizar e 
os manuais utilizados foram evoluindo ao longo da história. As principais fontes de catequese são a 
Sagrada Escritura, a Sagrada Tradição e o Magistério da Igreja.

10.	Exercícios de consolidação

- Como podemos definir a catequese?

- Qual é a importância do processo da revelação (divina) para nós?



29

Capítulo III: 

PEDAGOGIA, PSICOLOGIA 

E METODOLOGIA 

CATEQUÉTICA

1.	 Introdução

No processo de dar a conhecer a mensagem divina, o catequista deve ter em consideração 
três elementos: a pedagogia (a ciência das técnicas de transmissão de conhecimentos ou 
experiências), a psicologia (que implica conhecer mais ou menos como o ser humano se 
comporta em diferentes etapas da vida) e a metodologia (que diz respeito a eleição do 
caminho mais prático para conduzir às pessoas ao conhecimento das verdades divinas).

2.	 A pedagogia catequética

A pedagogia é o estudo de como os conhecimentos e habilidades são transmitidos em 
um contexto educacional e considera as interações que ocorrem durante o processo de 
ensino-aprendizagem. 

A catequese precisa de uma pedagogia para responder adequadamente a sua tarefa fun-
damental de educar na fé. A pedagogia catequética se inspira na pedagogia divina e se 
enriquece com as valiosas contribuições das ciências da educação. 

Por pedagogia divina entende-se o modo como Deus conduziu o povo de Israel até Cristo 
Salvador, o modo como Jesus viveu a vontade do Pai e tornou presente no mundo a Boa 
Nova do Reino e o modo como a Igreja, corpo místico de Cristo, perpetua a ação salvadora 
deste.

A pedagogia catequética, inspirada e modelada pela pedagogia de Deus, consiste essen-
cialmente em conectar o homem a este caminho da história do povo de Deus e educá-lo 
no seguimento de Cristo.

a)	 A pedagogia de Deus Pai – a pedagogia do dom

A Sagrada Escritura apresenta Deus como o Pai misericordioso e mestre que educa sa-
piencialmente o povo de Israel. O Deus educador faz seu povo percorrer um caminho 

3

P
E

D
A

G
O

G
IA

, P
S

IC
O

L
O

G
IA

 E
 M

E
T

O
D

O
L

O
G

IA
 C

A
T

E
Q

U
É

T
IC

A



30

educativo caracterizado: pela gratuidade divina, pelo encontro interpessoal, pela historicidade, pelo 
simbolismo, pela personalização, pelo sentido comunitário, pela gradualidade e pelo amor. Por amor 
Deus se manifesta ao ser humano para comunicar-se a si mesmo, para admiti-lo à comunhão consigo 
e fazê-lo participante da sua natureza divina. O amor é a alma da pedagogia divina. Toda a história 
de Israel é impregnada do amor gratuito e misericordioso de Deus. O amor de Deus é um amor que 
humaniza, dignifica e promove; um amor que convoca e forma comunidade; um amor expresso em 
ternura e serviço, um amor que corrige, quando é necessário, um amor que liberta e salva.

Desta pedagogia divina do dom podem extrair-se as seguintes consequências práticas para a catequese: 

- Oferecer a revelação como dom gratuito. A fé, antes de ser um resultado de procura e/ou investi-
gação do homem, é oferta gratuita que Deus faz a todos. É Deus quem dá a fé. Não é a catequese nem 
o catequista.

- Criar um clima de acolhimento e sensibilizar para a necessidade de silêncio e oração. Só num am-
biente assim é possível escutar a Deus e fazer brotar dessa escuta uma resposta pessoal e comprometida.

- Sensibilizar para a novidade de Deus. Deus é sempre novo, surpreendente e às vezes desconcertante. 
Os caminhos de Deus irrompem na vida humana colocando-nos sempre e permanentemente novas 
exigências.

- Provocar a acção de graças. Entender a vida como um dom e simultaneamente uma tarefa. Fazer 
da vida um constante e permanente hino de louvor a Deus.

b)	 A pedagogia de Jesus Cristo – pedagogia da encarnação

Jesus é a plenitude da Revelação. Nele a Palavra de Deus se faz Pessoa viva em nível humano e 
histórico. Nele o encontro interpessoal e a comunhão de vida realizam-se de maneira mais ampla e 
profunda. Jesus mestre do Reino, continua a pedagogia manifestada por Deus Pai no Antigo Testa-
mento. Nos Evangelhos ficou consignada para sempre essa rica e variada pedagogia, que apresenta 
os seguintes traços:

- Atenção e respeito à pessoa. Jesus valoriza o melhor de cada pessoa e defende com convicção a 
dignidade humana, mostra-se atento aos seus interlocutores. Confia no coração humano porque sabe 
que qualquer pessoa é capaz de se superar. Respeita o ritmo de cada um para chegar à fé. Não exerce 
nenhum tipo de violência nem de imposição.

- Parte sempre de situações concretas e de problemas reais. Fala do Deus do Reino depois de ter 
escutado seus interlocutores. Seu ensinamento parte de imagens simples e populares, como a luz, o 
sal, o grão de mostarda, as ovelhas, as aves e os lírios do campo.

- Acolhida dos pobres. Jesus acolhe fraternalmente os excluídos da sociedade. Os enfermos, as mulheres, 
os publicanos, as prostitutas, os samaritanos...Aproxima-se cordialmente deles, realiza em seu favor a 



31

maior parte de seus milagres e restitui a eles sua dignidade de pessoas e de filhos de Deus.

- Denúncia profética. Jesus denuncia tudo o que se opõe ao reinado de Deus. Denuncia 
a falsidade dos poderosos, a opressão das autoridades civis, a idolatria das riquezas e a 
hipocrisia dos líderes religiosos.

- Formação de uma comunidade. Jesus não age apenas. Forma uma comunidade de discípul-
os integrada por homens e mulheres. Educa-os nos valores do Reino e os faz responsáveis 
na missão de anunciar e realizar o reinado de Deus.

- Fidelidade ao Pai e docilidade ao Espírito. Jesus vive a serviço do reinado de Deus, 
cumprindo com fidelidade absoluta à vontade de seu Pai. Vive unido a Ele por meio da 
oração e se mostra dócil ao dinamismo do Espírito, que é quem inspira e anima sua práxis 
evangelizadora.

Desta pedagogia divina da encarnação podem extrair-se as seguintes consequências para 
a catequese:

- Apresentar Cristo como centro da catequese. A fé cristã é, sobretudo e acima de tudo, a 
adesão ao seguimento de Cristo.

- Conhecer a vida de cada catequizando. A vida das pessoas, com os seus problemas e 
dificuldades, é um lugar onde Deus se revela, fala e atua. Por isso, o catequista deve preo-
cupar-se por conhecer bem a vida dos seus catequizandos, a sua família, no sentido de os 
ajudar a perceber que a sua vida é lugar de presença e chamamento de Deus.

- Respeitar o ritmo de vida e de fé dos catequizandos. É Deus quem actua. O catequista 
tem de reconhecer essa acção de Deus, intervir e retirar-se a tempo, respeitar o processo 
pessoal de fé de cada um e facilitar o encontro com Deus.

- Proporcionar o diálogo e a síntese entre fé e vida. A catequese deve proporcionar a co-
nexão e a relação entre a fé e a vida, como proposta de nova vida e mais valia de sentido 
para a própria vida.

- Utilizar uma linguagem simples. É necessário utilizar na catequese a linguagem própria 
de Deus, simples e capaz de adaptar-se à cultura e universo simbólico-linguístico das 
crianças e adolescentes do nosso tempo.

c)	 A pedagogia da Igreja – pedagogia do sinal

A característica e a missão fundamental da Igreja é de ser sinal e sacramento da salvação 
de Deus. É ela que através de múltiplas acções e meios faz chegar a salvação de Deus a 
todos os homens.

3

P
E

D
A

G
O

G
IA

, P
S

IC
O

L
O

G
IA

 E
 M

E
T

O
D

O
L

O
G

IA
 C

A
T

E
Q

U
É

T
IC

A



32

Desde o início a Igreja, como mãe e educadora da fé de seus filhos, tem realizado sua missão em 
continuidade com a pedagogia divina. Nos primeiros séculos do cristianismo, sobressai a época do 
catecumenato, na qual a Igreja levou adiante uma verdadeira pedagogia de educação à fé, ajudando 
os crentes adultos, por meio de um itinerário de aprendizagem cristã, a receber os sacramentos de 
iniciação, a fazer parte da comunidade e a crescer na fé. Com o correr dos séculos, a Igreja gerou, 
com a inspiração e a força do Espírito Santo, um rico património de pedagogia da fé, expresso numa 
variedade de vias e formas originais de comunicação religiosa (catecumenato, catecismos, itinerários 
de vida cristã), de expressões culturais da fé, de processos catequéticos (oratórios, escolas de doutrina 
cristã) e de grandes testemunhos de santos e de catequistas.

A pedagogia de Deus se fez acção e continua se fazendo presente na vida pastoral da Igreja, graças à 
atuação do Espírito Santo, princípio inspirador e protagonista principal da acção evangelizadora. Desta 
pedagogia da Igreja como sinal podem extrair-se as seguintes consequências práticas para a catequese:

- Realizar a sua missão com consciência eclesial. O verdadeiro sujeito e protagonista da catequese é 
a Igreja que, “por aquilo que é, anuncia e celebra, realiza e permanece sempre como o lugar vital da 
catequese”.

- Por o catequizando em contacto com a vida da Igreja, para que a conheça e saiba ler a grande riqueza 
da atividade da Igreja e esteja consciente dos diversos meios que a Igreja coloca ao seu dispor para 
crescer na fé.

- Ajudar o catequizando a saber ler e interpretar os sinais dos tempos. A catequese deve ajudar o 
catequizando a contemplar sua história, sua realidade e ver como em cada circunstância da vida Deus 
veio ao seu encontro e lhe ajudou a avançar.

- Procurar educar o sentido eclesial dos catequizandos. A catequese, pela sua própria natureza, promo-
ve o sentido de pertença eclesial e favorece a comunicação, a partilha e o testemunho da fé da Igreja.

- Iniciar os catequizandos na linguagem dos símbolos e dos sinais. É necessário que a catequese entre 
em comunhão com formas e termos próprios da cultura da pessoa a quem se dirige; enfim é preciso 
que a catequese estimule novas expressões do Evangelho na cultura em que foi implantado.

Enfim dizer que a pedagogia catequética é uma pedagogia original, pois comunica a Palavra de Deus, 
procura a comunhão do catequizando com Jesus Cristo e tem como agente principal o Espírito Santo.

Daí a catequese ser entendida como mediação e colaboração à acção misteriosa da graça de Deus, na 
qual o catequista facilita o amadurecimento da fé que o catequizando realiza com a ajuda do Espírito 
Santo. A fé é dom de Deus, graça divina. A catequese, com sua pedagogia original, cultiva esse dom, 
alimenta-o e o faz crescer. A pedagogia catequética persegue os seguintes objectivos:

●	 Promover uma progressiva e coerente síntese entre a adesão plena da pessoa a Deus e os con-
teúdos da mensagem cristã;

●	 Desenvolver todas as dimensões da fé: cognitiva, celebrativa, moral, comunitária, sócio-lib-



33

ertadora e missionária;
●	 Impulsionar a pessoa a confiar-se total e livremente a Deus;
●	 Ajudar a pessoa a discernir a vocação a que Deus a chama.

3.	 A psicologia catequética e a catequese aplicada às várias Idades 

A psicologia é definida comumente como a ciência da alma, ou seja, a ciência que estuda o 
processo pelo qual o homem chega a conhecer as coisas e como tal conhecimento influen-
cia as decisões que ele vai tomando ao longo da vida. Para melhor entender esta ciência 
comecemos por falar do desenvolvimento humano.

3.1.	 O desenvolvimento humano

Refere-se ao desenvolvimento mental e ao crescimento orgânico e é entendido como um 
processo de evolução das capacidades do ser humano em realizar funções sempre mais 
complexas. O desenvolvimento humano deve ser entendido como uma globalidade, mas 
pode ser abordado a partir de alguns aspectos básicos:

●	 Aspecto físico-motor: refere-se ao crescimento orgânico, à maturação neurofisiológ-
ica, à capacidade de manipulação de objectos e de exercício do próprio corpo. 
Exemplo: a criança leva a chupeta à boca ou consegue tomar a mamadeira sozinha, 
por volta dos 7 meses, porque já coordena os movimentos das mãos.

●	 Aspecto intelectual: capacidade de pensamento e raciocínio. Exemplo: a criança de 
dois anos que usa um cabo de vassoura para puxar um brinquedo que está embaixo 
de um móvel ou o jovem que planeja seus gastos a partir de sua mesada ou salário.

●	 Aspecto afetivo-emocional: é o modo particular de o indivíduo integrar as suas 
experiências. É o sentir. A sexualidade faz parte deste aspecto. Exemplo: a ver-
gonha que sentimos em algumas situações, o medo em outras, a alegria de rever 
um amigo querido.

●	 Aspecto social: é a maneira como o indivíduo reage diante das situações que 
envolvem outras pessoas. Exemplo: em um grupo de crianças, na rua, é possível 
observar algumas que espontaneamente buscam outras para brincar, e algumas que 
permanecem sozinhas.

●	 Aspecto espiritual: é o modo particular de o indivíduo integrar as suas experiências 
de fé.

É preciso ressaltar que, para entender o comportamento de um indivíduo particular, em 
qualquer etapa do seu desenvolvimento, é necessário conhecer não apenas as mudanças 
cognitivas, sociais, emocionais e biológicas que ocorrem, mas também qual o impacto que 
cada uma delas pode ter sobre todas as outras. A existência humana é dividida em fases ou 
períodos que determinam um sistema de comportamento para cada uma delas. Na nossa 
sociedade os períodos de desenvolvimento são:

3

P
E

D
A

G
O

G
IA

, P
S

IC
O

L
O

G
IA

 E
 M

E
T

O
D

O
L

O
G

IA
 C

A
T

E
Q

U
É

T
IC

A



34

●	 Pré-natal: da concepção até o nascimento.
●	 Infância: do nascimento aos 12 anos.
●	 Adolescência: dos 12 aos 16-18 anos.
●	 Adulto jovem: dos 18 aos 40 anos.
●	 Adulto intermediário/meia idade: dos 40 aos 65 anos.
●	 Adulto idoso/terceira idade: a partir dos 65 anos.

Existem formas de perceber, compreender e se comportar diante do mundo, próprias de cada faixa etária.

3.2.	 Catequese aplicada às várias idades

Primeira infância (0-3 anos)

Interesses: a criança tudo quer ver e agarrar, tudo quer apalpar e levar à boca, gosta de se movimentar, 
gosta que os pais gostem dela.

Descobertas: descobre o seu corpo, descobre o espaço que o rodeia, descobre a palavra, aprende a 
andar e a falar.

Segunda infância (3-7 anos)

Após a criança ter satisfeito a sua necessidade exterior, aparece nela a curiosidade interior.

Perguntas: Como é? De que é feito? Para que serve?

Interesses: tem interesses por coisas concretas, quer experimentar, quer aprender, gosta de ter coisas 
(brinquedos, caixinhas, garrafas, botões...) gosta de falar com as coisas, adquire consciência do seu “eu”.

Como se evangeliza as crianças até aos 7 anos?

A catequese das crianças até aos 7 anos faz-se nas famílias, é uma catequese doméstica, a criança imita 
e reproduz sentimentos e expressões dos pais.

Terceira infância (7-9 anos e 9-12 anos)

Características (7-9 anos): aparece o despertar da razão. Já começa a distinguir o real da imaginação, 
está desejosa de aprender coisas novas, deseja amar alguém que a proteja, há o despertar da consciência.

Interesses: têm interesses objectivos, interessa-se pelo mundo exterior, interessa-se pelo universo, gosta 
de ler e de escrever, pintar, desenhar, construir objectos, gosta de analisar, começa a querer saber a 
causa das coisas, deseja saber a verdade.

Como evangelizar a criança desta idade?

A criança nesta idade tem muito interesse pelas narrações bíblicas, cânticos religiosos, atividades 
litúrgicas, interessa-se por Deus não só como Pai, mas como Criador. O vocabulário da criança fica 



35

mais enriquecido nesta idade. 

Adolescência (12-16 anos)

A adolescência é uma fase complicada. Alguns adolescentes consideram-se adultos e ca-
pazes de fazer tudo. É nesta fase que em alguns casos verificam-se conflitos com os pais. 
O catequista destes adolescentes deve ter atenção a estas situações, a sua catequese deve 
ser carregada também de educação moral.

Juventude

Os jovens já enfrentam a realidade da vida, abandonam as fantasias e rebeldias da ado-
lescência e voltam-se para si mesmos com outras preocupações: emprego, formação 
profissional, dinheiro. A catequese desta camada social deve abarcar também temas rela-
cionados com a sociedade, a criminalidade, o desemprego, o amor à pátria, o bem comum, 
o empreendedorismo, o namoro, o casamento, o aborto.

Vida adulta

Características: os adultos acham-se muito experientes, já não têm capacidade para me-
morizar muita coisa; acham que os seus tempos foram melhores que os tempos actuais, 
são saudosistas, alguns sentem-se abandonados pelos filhos; outros acusados de feitiçaria. 
O catequista deste grupo deve ter atenção a estas situações.

4.	 A metodologia catequética

O termo metodologia, que provém das palavras gregas odós (caminho) e logos (tratado), 
significa estudo dos caminhos a percorrer para alcançar uma meta ou um fim. A metodologia 
é concebida como a ciência do método, a reflexão teórica do método ou dos métodos. Que 
significa método? Esta palavra deriva das palavras gregas metá (para) e odós (caminho) 
e significa “caminho para algo”, isto é, caminho para chegar a um fim. É o conjunto de 
procedimentos que se seguem de maneira sistemática e ordenada para atingir um fim 
determinado.

4.1.	 A variedade de métodos, sinal de vida e de riqueza

Desde o início a catequese utilizou muitos e variados métodos para educar na fé. Esta di-
versidade é uma mostra de respeito aos interlocutores e um sinal de riqueza, vitalidade e 
criatividade na práxis catequética. Na experiência catequizadora da Igreja formaram-se dois 
grandes grupos de métodos, por meio dos quais a catequese tem respondido às situações 
históricas dos catequizandos.

O primeiro grupo é formado pelos métodos indutivos, aqueles que partem da vida para 
chegar à fé. Este foi o método de Jesus, bem como o de Paulo no Areópago de Atenas. 

3

P
E

D
A

G
O

G
IA

, P
S

IC
O

L
O

G
IA

 E
 M

E
T

O
D

O
L

O
G

IA
 C

A
T

E
Q

U
É

T
IC

A



36

Neste grupo pode-se citar, entre outros, o método conhecido como ver-julgar-agir. O método induti-
vo é o melhor para a formação da inteligência e para uma melhor compreensão e correspondência à 
actividade humana. O método indutivo cativa a atenção, é atraente, assegura uma compreensão clara 
e segura. Leva à acção, não se contenta com uma aquisição puramente intelectual, mas estimula os 
catequizandos à acção; provoca uma resposta, um compromisso. O método indutivo é adaptado à psi-
cologia da criança, que está em estado inicial do seu desenvolvimento intelectual e não possui ainda 
ideias gerais, e para os adultos igualmente, o método indutivo é o caminho aconselhado.

O segundo grupo é composto pelos métodos dedutivos, os que partem do anúncio da mensagem cristã, 
tal como expressado nos documentos da fé (Bíblia, liturgia, credo...), para chegar à vida.

As duas famílias de métodos seguem itinerários catequéticos diferentes: o método indutivo é de tipo 
ascendente, enquanto o dedutivo é descendente. Ambos se reclamam e se completam mutuamente: o 
método dedutivo adquire pleno valor quando é precedido pelo processo indutivo, que aproxima das 
situações históricas, e o método indutivo exige o método dedutivo, que o aproxima das fontes da fé.

4.2.	 O método, meio para educar na fé

É importante enfatizar que o método não é um fim em si mesmo, e sim um meio e, como tal deve estar 
a serviço da formação integral dos catequizandos e da acção do Espírito neles. Também é importante 
esclarecer que, entre conteúdo e método, não há oposição ou separação, e sim uma profunda correlação 
e interação.

Todo método catequético se compõe de três elementos fundamentais:

●	 Um ponto de chegada: a formação integral dos catequizandos;
●	 Um ponto de partida: a situação concreta dos interlocutores da catequese;
●	 Um itinerário, que marca os processos graduais e progressivos a percorrer para alcançar o 

amadurecimento pleno da fé.

A catequese não pode perder de vista estes elementos, e precisa desenvolvê-los com sabedoria e criati-
vidade, para formar homens e mulheres com uma fé adulta, arraigada na Palavra de Deus e significativa 
para a vida cotidiana.

Na catequese, pois, não se pode empregar qualquer método para educar na fé. Ao selecionar e aplicar 
os métodos, a pastoral catequética precisa considerar os seguintes critérios fundamentais:

●	 Os métodos deverão ser coerentes com a pedagogia da fé;
●	 Os métodos deverão respeitar a natureza da mensagem cristã, as fontes que lhe dão sustento 

e as linguagens da fé;
●	 Os métodos deverão estar em todo momento a serviço da vida concreta dos catequizandos.
●	 Os métodos deverão respeitar o ritmo das pessoas e dos grupos.



37

4.3.	 Os elementos do acto catequético

Entende-se por acto catequético a realização concreta da acção catequizadora na medida em 
que integra, de maneira harmônica e equilibrada, os diversos elementos que a compõem: 
experiências humanas, Palavra de Deus, confissão de fé, oração e celebração, vida comu-
nitária e compromisso cristão. O acto catequético se realiza pela mediação do catequista. 
Todos estes elementos deverão estar presentes na catequese.

O acto catequético consta de três elementos:

a) A experiência humana: em que se procura analisar as experiências da vida;

b) O anúncio da Palavra de Deus: para se descobrir como, na Palavra, as nossas experiênc-
ias de vida têm relação com Deus, adquirem a sua dimensão cristã e têm a ver com a fé;

c) A expressão de fé: é a resposta vital dos catequizandos a Deus. Realiza-se por meio da 
profissão de fé (o catequizando, com seu coração, inteligência e vontade, dá a razão daquilo 
que crê), da celebração (o crente celebra com seus irmãos, em comunidade fraterna, o que 
está experimentando em sua vida e dá graças a Deus pelos dons recebidos) e do compro-
misso (o catequizando transforma progressivamente sua vida e colabora ativamente para 
que surja em nossa sociedade o Reino de Deus).

4.4. Passos a seguir numa sessão de catequese (esquema geral)

a) Preparação da catequese: importa referir que o primeiro passo a dar para uma cate-
quese bem-sucedida é a preparação da catequese. O catequista nunca deve se dirigir ao 
grupo sem antes ter preparado a lição. A preparação deve ser: remota, próxima, espiritual. 
É importante rezar pelos catequizandos, pedindo a Deus que lhes abra a inteligência e 
o coração, para aceitarem a mensagem que lhes será transmitida. Também é importante 
pegar no catecismo e preparar-se, não só imediatamente antes da catequese, mas ao longo 
da semana. Rezar e reflectir sobre a catequese que se pretende dar.

b) Acolhimento: o catequista é o primeiro a chegar, vai acolhendo e motivando os seus 
catequizandos para o encontro com Deus (através da sua Palavra) e o encontro com os 
irmãos. O acolhimento é muito importante, pois a motivação é o primeiro passo para se 
efetivar uma aprendizagem. É praticamente difícil e até impossível aprender algo enquanto 
não estivermos motivados para tal.

c) Oração inicial: é orientada para pedir a força e iluminação do Espírito Santo.

d) Revisão da catequese anterior: o catequista pode fazer a revisão baseando-se no seu 
manual ou, de outra forma, pode pedir aos seus catequizandos para fazerem o resumo da 
catequese passada, ou fazer perguntas relacionadas com a catequese passada.

3

P
E

D
A

G
O

G
IA

, P
S

IC
O

L
O

G
IA

 E
 M

E
T

O
D

O
L

O
G

IA
 C

A
T

E
Q

U
É

T
IC

A



38

d) Experiência humana: a Palavra de Deus é vida, ela nasce da vida, é necessário partir-se de um 
contexto de vida real para se chegar a iluminação com a Palavra de Deus.

e) Escuta e partilha da Palavra de Deus: o catequista deve procurar formas de solenizar este momen-
to, a Palavra de Deus deve ser proclamada com expressividade. Seria melhor lê-la a partir da própria 
Bíblia, mas se não tiver pode-se usar o catecismo. Depois de proclamada a Palavra de Deus o catequista 
partilha com o grupo, explica-a; pode socorrer-se da explicação que vem no manual.

f) Memorização: o catequista dá espaço aos seus catequizandos para se expressarem. É o momento em 
que o catequista procura verificar até que ponto a lição foi percebida. O catequista pode-se apoiar na 
respectiva parte do seu manual ou pode pedir ao catequizando para dizer o que mais gostou da lição 
ou ainda pode fazer perguntas relacionadas com a lição. Tudo isto para chegar a escolher uma frase 
significativa e gravá-la na memória.

g) Por a Palavra em prática: é a aplicação da catequese à vida prática. A aplicação prática da Palavra 
de Deus varia de acordo com a faixa etária dos catequizandos. Este é um dos momentos cruciais da 
catequese, durante a preparação o catequista procure situações da vida real na qual a Palavra de Deus 
encontre um encaixe adequado. É também um momento de compromisso, os catequizandos ilumina-
dos pela Palavra de Deus assumem um compromisso de vida de acordo com o tema. Recorda-se que 
a missão do catequista é moldar o catequizando através de atitudes de conversão, mudança de vida 
rumo a sua maturidade na fé.

h) Oração conclusiva: iluminados e saciados pela Palavra de Deus, somos impelidos a dialogar com 
Deus apresentando a nossa gratidão ou pedindo forças para pôr em prática o que foi apreendido. 

Podemos usar várias estratégias e técnicas para tornar exequível o método que usamos, por isso o 
catequista deve ser criativo, dinâmico e imaginativo, contudo as estratégias e técnicas a serem imple-
mentadas devem ser compatíveis com o tema e a idade dos catequizandos. Alguns exemplos: jogos, 
cartazes, slides, figuras, símbolos, encenação teatral, filme, entre outros.

5.	 O catecumenado: um percurso de educação na fé

A iniciação dos catecúmenos faz-se à maneira de uma caminhada progressiva, dentro da comunidade dos 
fiéis. Esta, juntamente com os catecúmenos, medita no valor do mistério pascal e renova a sua própria 
conversão; e deste modo, com o seu exemplo, leva-os a seguirem generosamente o Espírito Santo.

O ritual da iniciação acomoda-se ao caminho espiritual dos adultos, caminho diferente, consoante a 
multiforme graça de Deus, a livre cooperação de cada qual, a acção da Igreja e às condições de tempo 
e de lugar

Nesta caminhada, além de um tempo de procura e de amadurecimento, há vários “degraus” ou “passos”, 
pelos quais o catecúmeno, ao caminhar, como que passa uma porta ou sobe um degrau:

a)  O primeiro é quando alguém, que chegou à conversão inicial, quer tornar-se cristão, e é recebido 



39

3

P
E

D
A

G
O

G
IA

, P
S

IC
O

L
O

G
IA

 E
 M

E
T

O
D

O
L

O
G

IA
 C

A
T

E
Q

U
É

T
IC

A

pela Igreja como catecúmeno;

b) 	 O segundo é quando, já adiantado na fé e quase no fim do catecumenado, é admitido 
a uma preparação mais intensa para os sacramentos;

c)    O terceiro é quando, completada a preparação espiritual, recebe os sacramentos 
pelos quais o cristão é iniciado.

Temos assim três “degraus”, “passos” ou “portas” que devem ser tidos como momentos 
maiores ou mais densos da iniciação. Estes degraus são assinalados por três ritos litúrgicos: 
o primeiro pelo rito da instituição dos catecúmenos; o segundo pela eleição e o terceiro 
pela celebração dos sacramentos.

Os degraus conduzem a “tempos” de procura e de amadurecimento ou são por eles pre-
parados:

a)     O primeiro tempo, que da parte do catecúmeno exige uma procura, é destinado à 
evangelização por parte da Igreja e ao “Pré-catecumenado” e conclui-se pela entrada na 
ordem dos catecúmenos;

b) 	 O segundo tempo, que começa com esta entrada na ordem dos catecúmenos, e pode 
durar vários anos, é consagrado à catequese e aos ritos a elas anexos, e termina no dia da 
eleição;

c) 	 O terceiro tempo, mais breve, que habitualmente coincide com a preparação para 
as solenidades pascais e para os sacramentos, é destinado a purificação e à iluminação;

d) O último tempo, que se prolonga por todo o tempo pascal, é destinado à “mistagogia”, 
isto é, por um lado a recolha da experiência e os frutos da vida cristã e, por outro, a entrada 
no convívio da comunidade dos fiéis, estabelecendo com ela relações profundas.

Assim temos quatro tempos seguidos: o do “Pré-catecumenado”, caracterizado pela pri-
meira evangelização; o do “Catecumenado”, destinado a uma catequese completa; o da 
“Purificação” e “Iluminação”, para obter uma preparação espiritual mais intensa, e o da 
“Mistagogia”, marcado por uma nova experiência dos sacramentos e da comunidade.

Além disso, uma vez que a iniciação cristã não é senão uma primeira participação sacra-
mental na morte e ressurreição de Cristo, e dado que o tempo da purificação e iluminação 
coincide normalmente com o tempo da Quaresma e a mistagogia com o tempo pascal, toda 
a iniciação deve revestir caráter pascal. Por conseguinte, a Quaresma deve conservar o 
seu vigor em ordem a uma preparação mais intensa dos eleitos, e a vigília pascal deve ser 
tida como o tempo legítimo da iniciação cristã. Não se proíbe, todavia, que estes mesmos 
sacramentos, em razão das necessidades pastorais, sejam celebrados fora destes tempos.



40CO
M

IS
SÃ

O
 A

RQ
UI

DI
O

CE
SA

NA
 D

A 
CA

TE
Q

UE
SE

 
ES

Q
UE

M
A 

DA
 O

RG
AN

IZ
AÇ

ÃO
 D

A 
CA

TE
Q

UE
SE

 N
A 

AR
Q

UI
DÍ

O
CE

SE
 D

A 
BE

IR
A 

/ A
NO

 2
02

5 

ET
AP

AS
 

ID
AD

ES
 

CA
TE

CI
SM

O
S 

CE
RI

M
Ó

NI
AS

 

CA
TE

Q
UE

SE
 D

E 
AC

O
LH

IM
EN

TO
 

6-
7 

A
no

s (
Id

ad
e 

m
ín

im
a:

 6
 a

no
s)

1)
A

BC
 d

a 
Fé

 1
: "
O

  mm
eeuu

  pp
rriimm

eeii
rroo

  cc
aatt

eecc
iissmm

oo"
2)

Su
bs

id
io

 a
ux

ili
ar

: "
V
am

os
 àà

  CC
aatt

eeqq
uuee

ssee
"

N
ão

 é
 d

e 
ca

rá
te

r o
br

ig
at

ór
io

 
Ac

tiv
id

ad
es

: 
an

im
aç

ão
, c

an
to

s, 
hi

stó
ria

s, 
jo

go
s a

pr
op

ria
do

s e
 tu

do
 m

ai
s q

ue
 é

 p
ró

pr
io

 
da

s c
ria

nç
as

 d
es

ta
 id

ad
e 

PR
É-

CA
TE

CU
M

EN
AD

O
 

É 
de

 c
ar

át
er

 o
br

ig
at

ór
io

 

8 
A

no
s (

Id
ad

e 
m

ín
im

a)
 P

ar
a 

cr
ia

nç
as

, a
do

le
sc

en
te

s 
e 

jo
ve

ns
 - 

du
ra

çã
o 

de
 1

 an
o 

Pa
ra

 a
du

lto
s 

- g
ar

an
tir

 u
m

 
te

m
po

 m
ín

im
o 

de
 p

re
pa

ra
çã

o:
 3

 
m

es
es

 

Ca
te

ci
sm

o:
 V

EN
HA

M

Ac
tiv

id
ad

es
: 

Pa
rti

ci
pa

çã
o 

na
 c

el
eb

ra
çã

o 
da

 E
uc

ar
ist

ia
 d

om
in

ic
al

 o
u 

na
 C

el
eb

ra
çã

o 
da

 
Pa

la
vr

a 
na

 c
om

un
id

ad
e 

Ri
to

 d
e 

ad
m

is
sã

o 
do

s 
ca

te
cú

m
en

os
 

A
 re

al
lz

ar
-s

e 
no

 1
° D

om
in

go
 d

e 
A

dv
en

to
 

(T
od

os
: c

ria
nç

as
 e

 a
du

lto
s)

 

CA
TE

CU
M

EN
AD

O
 1

* E
TA

PA
 

9 
A

no
s (

Id
ad

e 
m

ín
im

a)
 

A
du

lto
s 

Ca
te

ci
sm

o:
 

IS
RA

EL
, P

O
VO

 E
SC

O
LH

ID
O

 P
AR

A 
NO

S 
DA

R 
0 

LI
BE

RT
AD

O
R 

Ri
to

 d
e 

pa
ss

ag
em

 d
a 

1°
 p

ar
a 

a 
2°

 
et

ap
a 

Cr
ia

nç
as

: n
o 

1°
 D

om
in

go
 d

o 
m

ês
 d

e 
N

ov
em

br
o 

A
du

lto
s:

 n
o 

2°
 D

om
in

go
 d

e 
A

dv
en

to
 

CA
TE

CU
M

EN
AD

O
 2

* E
TA

PA
 

10
 A

no
s (

Id
ad

e 
m

ín
im

a)
 

A
du

lto
s 

Ca
te

ci
sm

o:
 

JE
SU

S,
 H

O
M

EM
 L

IV
RE

, T
U 

VE
NS

 L
IB

ER
TA

R-
NO

S 

Ri
to

 d
e 

pa
ss

ag
em

 d
a 

2°
 p

ar
a 

a 
3°

 
et

ap
a 

Cr
ia

nç
as

: n
o 

1°
 D

om
in

go
 d

o 
m

ês
 d

e 
N

ov
em

br
o 

A
du

lto
s:

 n
o 

2°
 D

om
in

go
 d

e 
A

dv
en

to
 

CA
TE

CU
M

EN
AD

O
 3

® 
ET

AP
A 

11
 A

N
O

S 
(id

ad
e 

m
ín

im
a)

 

A
du

lto
s 

Ca
te

ci
sm

o:
 

O
S 

SA
CR

AM
EN

TO
S 

"J
es

us
 p

er
m

an
ce

 p
re

se
nt

e 
no

 m
ei

o 
do

 s
eu

 p
ov

o"
 

6.	 Esquema da organização da catequese na Arquidiocese da Beira e os respe-
tivos itinerários



41

3

P
E

D
A

G
O

G
IA

, P
S

IC
O

L
O

G
IA

 E
 M

E
T

O
D

O
L

O
G

IA
 C

A
T

E
Q

U
É

T
IC

A

E
TA

P
A

S
 

ID
A

D
E

S
 

C
A

TE
C

IS
M

O
S

 
C

E
R

IM
Ó

N
IA

S
 

S
A

C
R

A
M

E
N

TO
S

 D
A

 
IN

IC
IA

Ç
Ã

O
 C

R
IS

TÃ
 

C
ri

an
ça

s 
e 

ad
ol

es
ce

nt
es

 
(It

in
er

ár
io

 1
):

 B
ap

tis
m

o 
e 

E
uc

ar
is

tia
 

12
 A

N
O

S 
(i

da
de

 m
ín

im
a)

 
A

 p
ar

tir
 d

o 
in

íc
io

 d
o 

an
o 

ca
te

qu
ét

ic
o 

at
é 

o 
in

íc
io

 d
a 

Q
ua

re
sm

a 
fa

z-
se

 
re

vi
sã

o 
de

 a
lg

un
s 

te
m

as
 d

ad
os

 n
os

 a
no

s 
an

te
ri

or
es

. 
N

o 
te

m
po

 d
a 

Q
ua

re
sm

a:
 

*
C

at
eq

ue
se

 n
or

m
al

 - 
se

 f
az

 o
 p

er
cu

rs
o 

do
 E

va
ng

el
ho

do
m

in
ic

al
 e

 a
 p

re
pa

ra
çã

o 
im

ed
ia

ta
 a

o 
sa

cr
am

en
to

 d
o 

B
ap

tis
m

o.
 

* C
at

eq
ue

se
 in

te
ns

iv
a 

- 
ap

ro
fu

nd
ar

 te
m

as
 ta

is
 c

om
o:

 s
ac

ra
m

en
to

s,
cr

ed
o,

 o
ra

çõ
es

, s
ig

ni
fi

ca
do

 d
os

 e
sc

ru
tín

io
s.

 
A

P
Ó

S
 D

O
 B

A
P

TI
S

M
O

 
*

C
ri

an
ça

s 
e 

ad
ol

es
ce

nt
es

 (I
tin

er
ár

io
 1

):
 c

on
tin

ua
m

a 
ca

te
qu

es
e 

at
é 

o 
fi

m
 d

o 
an

o,
 u

til
iz

an
do

 o
 c

at
ec

is
m

o:
 

O
 C

R
IS

TÃ
O

 N
O

 S
E

U
 A

M
B

IE
N

TE
, U

M
A

 L
Â

M
P

A
D

A
 Q

U
E

 
B

R
IL

H
A

 

C
er

im
ón

ia
 d

a 
E

le
iç

ão
 

A
 r

ea
li

za
r-

se
 n

o 
1°

 D
om

in
go

 d
e 

Q
ua

re
sm

a 

C
er

im
ón

ia
s 

do
s 

E
sc

ru
tín

io
s 

A
 

re
al

iz
ar

-s
e 

no
 3

° 
- 

4°
- 

5°
D

om
in

go
 d

e 
Q

ua
re

sm
a 

C
el

eb
ra

çã
o 

do
s 

S
ac

ra
m

en
to

s 
do

 
B

ap
tis

m
o 

e 
da

 E
uc

ar
is

tia
 

A
 r

ea
liz

ar
-s

e 
na

 V
ig

íli
a 

Pa
sc

al
 o

u 
ao

 lo
ng

o 
do

 
te

m
po

 p
as

ca
l 

A
du

lto
s 

e 
jo

ve
ns

-a
du

lto
s:

 
(It

in
er

ár
io

 2
) B

ap
tis

m
o,

 
C

ri
sm

a 
e 

E
uc

ar
is

tia
 

*
A

du
lto

s 
(It

in
er

ár
io

 2
):

 "
C

at
eq

ue
se

s 
m

is
ta

gó
gi

ca
s"

 o
nd

e 
os

 n
ov

os
cr

is
tã

os
 a

pr
of

un
da

m
 o

 m
is

té
ri

o 
pa

sc
al

 e
m

 q
ue

 f
or

am
 I

ni
ci

ad
os

 e
 p

ro
cu

ra
m

 
vi

ve
r 

aq
ui

lo
 q

ue
 c

el
eb

ra
ra

m
. 

A
 m

is
ta

go
gi

a 
de

ve
 c

oi
nc

id
ir

 c
om

 o
 te

m
po

 p
as

ca
l 

Se
 f

az
 o

 p
er

cu
rs

o 
do

 E
va

ng
el

ho
 d

om
in

ic
al

 e
 u

m
a 

re
vi

si
ta

çã
o 

do
s 

sa
cr

am
en

to
s,

 e
m

 p
ar

tic
ul

ar
 o

 s
ac

ra
m

en
to

 d
a 

R
ec

on
ci

lia
çã

o 
C

at
ec

is
m

o:
 O

 C
R

IS
TÃ

O
 N

O
 S

E
U

 A
M

B
IE

N
TE

,  
U

M
A

 L
Â

M
P

A
D

A
 Q

U
E

 B
R

IL
H

A
 

In
te

gr
ar

 o
s 

ad
ul

to
s 

no
s 

se
rv

iç
os

 o
u 

m
in

is
té

ri
os

 d
a 

co
m

un
id

ad
e 

cr
is

tã
. 

C
el

eb
ra

çã
o 

do
s 

3 
S

ac
ra

m
en

to
s 

da
 

In
ic

la
ça

õ 
cr

is
tã

: B
ap

tis
m

o,
 C

ri
sm

a 
e 

E
uc

ar
is

tia
 (V

ig
íli

a 
Pa

sc
al

) 

Pa
ra

 to
do

s 
os

 r
ec

ém
 b

at
iz

ad
os

: C
el

eb
ra

çã
o 

do
 s

ac
ra

m
en

to
 d

a 
R

ec
on

ci
lia

çã
o 

A
 r

ea
liz

ar
-s

e 
po

ss
iv

el
m

en
te

 a
nt

es
 d

o 
fi

m
 d

o 
te

m
po

 p
as

ca
l o

u 
lo

go
 n

os
 m

es
es

 s
uc

es
si

vo
s 

TE
M

P
O

 D
E

 
P

R
O

FU
N

D
A

M
E

N
TO

 E
 

V
IV

Ê
N

C
IA

 D
A

 F
É

 C
R

IS
TÃ

 

13
 -

14
 A

no
s 

C
at

ec
is

m
o:

 E
U

 C
R

E
IO

 

co
m

o:
 L

itu
rg

ia
, C

or
o,

 A
có

lit
os

, I
nf

ân
ci

a 
M

is
si

on
ár

ia
, E

sc
ut

ei
ro

s,
 

C
ar

id
ad

e,
 e

tc
.  

E
st

e 
te

m
po

 p
od

e 
te

rm
in

ar
 c

om
 u

m
a 

si
m

pl
es

 
C

er
im

ón
ia

 d
e 

P
ro

fis
sã

o 
de

 F
é 

P
R

E
P

A
R

A
Ç

Ã
O

 À
 C

R
IS

M
A

 1
° 

A
N

O
 

15
 A

no
s 

(I
da

de
 m

ín
im

a)
 

C
at

ec
is

m
o:

" 
A

 C
A

M
IN

H
A

D
A

 D
A

 F
É

 4
: 

E
u 

de
se

m
pe

nh
o 

um
a 

fu
nç

ão
 n

a 
Fa

m
íli

a 
de

 J
es

us
" 

2°
 P

ar
te

 
A

N
O

 D
O

 S
A

C
R

A
M

E
N

TO
 D

A
 

C
R

IS
M

A
 

16
 A

no
s 

(i
da

de
 m

ín
im

a)
 

C
at

ec
is

m
o:

 
C

H
E

IO
S

 D
E

 E
S

P
ÍR

IT
O

 S
A

N
TO

 
C

el
eb

ra
çã

o 
do

 S
ac

ra
m

en
to

 d
a 

C
ri

sm
a 

 A
ct

iv
id

ad
e



42

IT
IN

E
R

Á
R

IO
 1

: C
R

IA
N

Ç
A

S 
E

 A
D

O
L

E
SC

E
N

T
E

S 
(E

nt
ra

da
 n

o 
Pr

é-
ca

te
cu

m
en

ad
o:

 d
e 

8 
a 

16
 a

no
s)

 A
N

O
 2

02
5 

A
C

O
LH

I 
M

EN
TO

 
PR

É-
C

A
TE

 
C

U
M

EN
A

D
O

 
Ia  

ET
A

PA
 

2a
 E

TA
PA

 
3a

 E
TA

PA
 

A
N

O
 D

O
 

B
A

PT
IS

M
O

 
A

PR
O

FU
N

D
. 

D
A

 F
É 

A
PR

O
FU

N
D

. D
A

 
FÉ

 
1°

 A
no

 d
e 

Pr
ep

. 
à 

C
ris

m
a 

A
N

O
 D

A
 

C
R

IS
M

A
 

6-
7 

an
os

8 
an

os
 

9 
an

os
 

10
 a

no
s 

11
 a

no
s 

12
 a

no
s 

13
 a

no
s 

14
 a

no
s 

15
 a

no
s 

16
 a

no
s 

(Id
ad

e 
m

ín
im

a)
 (

Id
ad

e 
m

ín
im

a)
 (

Id
ad

e 
m

ín
im

a)
 (

Id
ad

e 
m

ín
im

a)
 

(Id
ad

e 
m

ín
im

a)
 

(Id
ad

e 
m

ín
im

a)
 (

Id
ad

e 
m

ín
im

a)
 

D
es

de
 o

 in
íc

io
 

da
 C

at
eq

ue
se

 
at

e 
a 

Q
ua

re
sm

a:
 

C
at

ec
is

m
o:

 
R

ev
is

ão
 d

os
 

C
at

ec
is

m
o:

 
C

at
ec

is
m

o:
 

1)
A

B
C

 d
a

te
m

as
 

EU
 C

R
EI

O
 

EU
 C

R
EI

O
 

Fé
 1

: "
O

 m
eu

 
an

te
rio

re
s 

C
at

ec
is

m
o:

 
pr

im
ei

ro
 

C
at

ec
is

m
o:

 
C

at
ec

is
m

o:
 

In
se

rç
ão

 e
m

 
In

se
rç

ão
 e

m
 

C
A

M
IN

H
A

D
A

 
ca

te
ci

sm
o"

 
V

EN
H

A
M

 
T

em
po

 d
e 

al
gu

m
 g

ru
po

 
al

gu
m

 g
ru

po
 

D
A

 F
É 

4 
C

at
ec

is
m

o:
 

O
S 

SA
C

R
A

- 
Q

ua
re

sm
a 

da
 c

om
un

i- 
da

 c
om

un
i- 

(2
a  P

ar
te

) 
JE

SU
S,

 
M

EN
TO

S 
C

at
eq

ue
se

 
da

de
 o

u 
da

 
da

de
 o

u 
da

 
2)

Su
bs

id
io

C
at

ec
is

m
o:

 
H

O
M

EM
 

"J
es

us
 

no
rm

al
: 

Pa
ró

qu
ia

 
Pa

ró
qu

ia
 

au
xi

lia
r: 

IS
R

A
EL

, 
LI

V
R

E,
 

pe
rm

an
ec

e 
us

am
-s

e 
os

 
C

at
ec

is
m

o:
 

"V
en

ha
m

 à
 

PO
V

O
 

TU
 V

EN
S 

pr
es

en
te

 
Ev

an
ge

lh
os

 
C

H
EI

O
S 

D
E 

C
at

eq
ue

se
" 

ES
C

O
LH

ID
O

 
LI

B
ER

TA
R

- 
no

 m
ei

o 
do

 
do

 D
om

in
go

 
ES

PÍ
R

IT
O

 
PA

R
A

 N
O

S 
N

O
S 

se
u 

po
vo

" 
A

ct
iv

id
ad

es
 

A
ct

iv
id

ad
es

 
SA

N
TO

 
D

A
R

 O
 

C
at

eq
ue

se
 

Pr
át

ic
as

 
Pr

át
ic

as
 

LI
B

ER
TA

- 
in

te
ns

iv
a:

 
A

ct
iv

id
ad

es
: 

D
O

R
 

Sa
cr

am
en

to
s, 

an
im

aç
ão

, 
C

re
do

, O
ra

çõ
es

 
ca

nt
os

, 
M

an
da

m
en

to
s, 

A
pr

en
de

r 
A

pr
en

de
r 

hi
st

ór
ia

s, 
e 

ou
tro

s..
. 

a 
vi

ve
r c

om
o 

a 
vi

ve
r c

om
o 

jo
go

s a
pr

o-
 

cr
is

tã
o 

cr
is

tã
o 

pr
ia

do
s 

B
A

T
IS

M
O

 
e 

tu
do

 m
ai

s 
o

qu
e 

é
C

at
ec

is
m

o:
 

pr
óp

rio
 d

as
 

O
 C

R
IS

TÃ
O

 
cr

ia
nç

as
 d

es
ta

 
N

O
 S

EU
 

id
ad

e 
A

M
B

IE
N

TE
 

"U
m

a 
lâ

m
pa

da
 

Pr
of

is
sã

o 
C

R
IS

M
A

 
qu

e 
br

ilh
a"

 
de

 F
é 



43IT
IN

E
R

Á
R

IO
 2

: 
JO

V
E

N
S-

A
D

U
L

T
O

S 
E

 A
D

U
L

T
O

S 
(E

nt
ra

da
 n

o 
P

ré
-c

at
ec

um
en

ad
o:

 1
7 

an
os

 e
m

 d
ia

nt
e)

 A
no

 2
02

5 
 

R
ec

eb
em

 c
on

te
m

po
ra

ne
am

en
te

 o
s 

tr
ês

 S
ac

ra
m

en
to

s 
da

 I
ni

ci
aç

ão
 C

ri
st

ã:
 B

ap
ti

sm
o,

 C
ri

sm
a 

e 
E

uc
ar

is
ti

a 

PR
E

-C
A

T
E

C
U

M
E

N
A

D
O

 
Ia

 E
T

A
PA

 
2a

 E
T

A
PA

 
3a

 E
T

A
PA

 
E

L
E

IT
O

S 

17
 a

no
s 

(I
da

de
 m

ín
im

a)
 

18
 a

no
s 

(I
da

de
 m

ín
im

a)
 

19
 a

no
s 

(I
da

de
 m

ín
im

a)
 

20
 a

no
s 

(I
da

de
 m

ín
im

a)
 

21
 a

no
s 

(I
da

de
 m

ín
im

a)
 

C
at

ec
is

m
o:

 
V

E
N

H
A

M
 

C
at

ec
is

m
o:

 IS
R

A
E

L
, P

O
V

O
 

E
SC

O
L

H
ID

O
 P

A
R

A
 N

O
S 

D
A

R
 

O
 L

IB
E

R
T

A
D

O
R

 

C
at

ec
is

m
o:

 J
E

SU
S,

 H
O

M
E

M
 

L
IV

R
E

 T
U

 V
E

N
S 

L
IB

E
R

T
A

R
-

N
O

S 

C
at

ec
is

m
o:

 
O

S 
SA

C
R

A
M

E
N

T
O

S 
"J

es
us

 
pe

rm
an

ec
e 

pr
es

en
te

 n
o 

m
ei

o 
do

 
se

u 
po

vo
" 

D
es

de
 o

 in
íc

io
 d

a 
ca

te
qu

es
e 

at
é 

o
in

ic
io

 d
a 

Q
ua

re
sm

a:
 re

vi
sã

o
do

s 
te

m
as

 a
nt

er
io

re
s 

T
em

po
 d

e 
Q

ua
re

sm
a 

C
at

eq
ue

se
 n

or
m

al
: u

sa
m

-s
e 

os
 

E
va

ng
el

ho
s 

do
 D

om
in

go
 

C
at

eq
ue

se
 in

te
ns

iv
a:

 a
pr

of
un

da
r 

te
m

as
 c

om
o:

 S
ac

ra
m

en
to

s,
 

C
re

do
, O

ra
çõ

es
, M

an
da

m
en

to
s 

e 
ou

tr
os

...
  

SA
C

R
A

M
E

N
T

O
S 

D
A

 I
N

IC
IA

Ç
Ã

O
 C

R
IS

T
Ã

 
M

IS
T

A
G

O
G

IA
 (T

em
po

 P
as

ca
l)

 
E

va
ng

el
ho

s 
do

 D
om

in
go

 
C

at
ec

is
m

o:
 "

O
 c

ri
st

ão
 n

o 
 

se
u 

am
bi

en
te

" 
A

pr
of

un
da

r 
os

 
sa

cr
am

en
to

s 
qu

e 
os

 n
ov

os
 

cr
is

tã
os

 a
ca

ba
ra

m
 d

e 
re

ce
be

r. 
In

ic
ia

-l
os

 a
o 

sa
cr

am
en

to
 d

a 
C

on
fi

ss
ão

 e
 in

te
gr

a-
lo

s 
na

 
C

om
un

id
ad

e 
C

ri
st

ã 
e 

na
 

Pa
ró

qu
ia

 

3

P
E

D
A

G
O

G
IA

, P
S

IC
O

L
O

G
IA

 E
 M

E
T

O
D

O
L

O
G

IA
 C

A
T

E
Q

U
É

T
IC

A



44

7.	 Síntese conclusiva

Em resumo, a catequese tem um destinatário: os homens e mulheres de todos os tempos e idade. Ainda 
que o conteúdo do anúncio é o mesmo (a Boa Nova), a maneira como ele há de ser transmitido variará 
segundo as circunstâncias próprias do destinatário

8.	 Exercícios de consolidação

- O que é pedagogia catequética?

- Como catequizava Jesus? Concretiza.

- Se pode utilizar o mesmo método para catequizar a uma criança como também a um adulto? Justifique.

- Quais os passos a seguir numa sessão de catequese?

- Uma catequese se desenvolve levando em conta três elementos fundamentais: a experiência humana, 
o anúncio da Palavra de Deus e a expressão da fé. Justifique.

- Como criar um âmbito vivencialmente comunitário que favoreça a inserção e a participação activa 
dos catecúmenos e catequizandos?



45

Capítulo IV: 

NOÇÕES GERAIS DA BÍBLIA

1.	 Introdução

A catequese é, essencialmente, o acto de fazer ecoar a Palavra de Deus. Qual é, pois, o 
meu grau de conhecimento da Palavra de Deus que, enquanto catequista, sou chamado a 
fazer escutar e repercutir? A presente nota quer ser uma brevíssima ajuda nesse sentido, 
tendo presente que o conhecimento da Palavra de Deus é tarefa de toda a vida.

2.	 Conceitos gerais da Bíblia

Neste subtítulo apresentaremos as ideias fundamentais para introduzir a um catequizando 
no mundo da Bíblia.

2.1.	 O que é a Bíblia?

A palavra Bíblia vem do grego ta Bíblia e significa, literalmente, “os livros”. Na verdade, 
mais do que um livro, a Bíblia é uma biblioteca, ou seja, um conjunto de livros sagrados 
escritos por homens e mulheres inspirados por Deus, que revelam o plano divino sobre a 
humanidade para a conduzir à salvação.

2.2.	 Quem escreveu a Bíblia?

O próprio Deus é o autor desse conjunto de livros sagrados - a Sagrada Escritura - na me-
dida em que foi Ele quem inspirou seus autores humanos, agindo neles e por meio deles. 
Por isso, a Bíblia é ao mesmo tempo “Palavra de Deus e palavra humana”. Estas duas 
qualidades da Sagrada Escritura são inseparáveis e devem ser, sempre, tidas em conta na 
interpretação da mesma.
A natureza divina da Bíblia é afirmada pela própria Sagrada Escritura quando ela afirma que 
“Toda a Escritura é inspirada por Deus...” (2Tm 3,16) e “Nenhuma profecia da Escritura 
resulta de uma interpretação particular pois que a profecia jamais veio por vontade humana, 
mas os homens, impelidos pelo Espírito Santo, falaram da parte de Deus” (2Pd 1,20-21).
A natureza humana da Bíblia resulta do facto do hagiógrafo ou escritor sagrado ter dado a 
sua contribuição pois Deus inspirou-o para que, dispondo ele de suas próprias faculdades 
(língua, conhecimentos, condição sócio-cultural, estilo, gramática e outras), transmitisse 
somente a vontade de Deus, como afirma a Dei Verbum: “Na redação dos livros sagrados, 
Deus escolheu pessoas humanas, das quais se utilizou sem tirar-lhes o uso das próprias 
capacidades e faculdades, a fim de que, agindo Ele próprio neles e por eles, transmitissem 

4

N
O

Ç
Õ

E
S

  G
E

R
A

IS
  D

A
  B

ÍB
L

IA



46

por escrito, como verdadeiros autores, tudo e só aquilo que Ele próprio quisesse” (DV nº11).

A disposição de todas as faculdades e capacidades do escritor sagrado, ao escrever os livros bíblicos, 
é também confirmada pela própria sagrada Escritura: “Visto que muitos já tentaram compor uma 
narração dos factos que se cumpriram entre nós – conforme no-los transmitiram os que, desde o prin-
cípio, foram testemunhas oculares e ministros da Palavra – a mim também pareceu conveniente, após 
acurada investigação de tudo desde o princípio, escrever-te de modo ordenado, ilustre Teófilo, para 
que verifiques a solidez dos ensinamentos que recebeste” (Lc 1,1-6).

2.3.	 Como é composta a Bíblia?

A Bíblia divide-se em duas partes, chamadas Antigo e Novo Testamento respectivamente. A palavra 
testamento traduz a palavra grega “diatheke” que pode significar “aliança”, “pacto” ou “testamento”. 
Os escritos sagrados anteriores a Jesus Cristo pertencem ao Antigo Testamento e os redigidos depois 
da morte e ressurreição de Jesus Cristo formam o Novo Testamento.

2.4.	 Quantos livros tem a Bíblia?

A lista ou cânon da Bíblia consta de 73 livros, dos quais 27 do Novo Testamento e 46 do Antigo 
Testamento. Não há acordo entre as diferentes denominações cristãs sobre o número dos livros do 
Antigo Testamento. Por exemplo, a Igreja Católica conta 46 livros, a Igreja Ortodoxa Grega, 49, a 
Igreja Ortodoxa Russa, 48, as Igrejas protestantes, 39. As razões dessa divergência são muito antigas.

Como vimos, o Antigo Testamento foi escrito fundamentalmente em hebraico. No século III a.C., 
porém, um grupo de judeus, que vivia em Alexandria do Egipto, resolveu traduzir o Antigo Testamento 
do hebraico para o grego. Esta foi a primeira tradução da Bíblia, chamada de Septuaginta ou Setenta. 
A partir dessa altura, passaram a existir duas versões da Bíblia, uma em hebraico, usada pelos judeus 
que moravam na Palestina, e, outra, em grego, usada pelos judeus que viviam fora da Palestina. 

Ocorreu que, na época em que foi feita a tradução grega dos Setenta, o cânon ou lista dos livros da 
Bíblia ainda não estava definida e os judeus da diáspora incluíram mais livros na sua Bíblia. Com 
isso, a lista dos livros da versão grega ficou maior que a lista dos livros da Bíblia hebraica. Quando os 
judeus da Palestina decidiram definir o cânone da sua Bíblia, eles que eram radicalmente nacionalistas, 
achavam que só podiam fazer parte desta os livros escritos em hebraico, escritos dentro da Palestina 
e até o tempo de Esdras. Portanto, declararam oficialmente como texto inspirado apenas os 22 livros 
constantes da versão hebraica da Bíblia, que correspondem a 39 dos livros do Antigo Testamento das 
Bíblias cristãs. É desta diferença entre a Bíblia hebraica da Palestina e a Bíblia grega de Alexandria, 
que veio a diferença do número de livros do Antigo Testamento das diferentes Bíblias cristãs. Note-se 
que tanto os nomes com que tradicionalmente os livros do Antigo Testamento da Bíblia cristã são 
designados (Gênesis, Êxodo, etc.) quanto à maneira em que são divididos não corresponde à Bíblia 
hebraica.



47

A diferença entre a Bíblia Católica e a Bíblia protestante está nos seguintes 7 livros: Judite, 
Tobias, Sabedoria, Eclesiástico, Baruc, I Macabeus e II Macabeus. Além disso, a Bíblia 
protestante omite partes dos Livros de Daniel e de Ester. Este conjunto de livros é chama-
do pelos católicos de livros “deuterocanónicos”, isto é, livros que pertencem ao segundo 
cânon. Há um outro conjunto de livros, tanto do Antigo quanto do Novo Testamento, que 
recebe o nome de livros “apócrifos”. Estes são livros que, apesar de sua afinidade com a 
Sagrada Escritura, pelo seu conteúdo e pela sua presumível autoria, não são reconhecidos 
pela Igreja como inspirados.

2.5.	 Como localizar uma passagem bíblica?

A informação precisa para localizar com exatidão uma passagem bíblica é chamada de 
citação bíblica. A citação do texto bíblico, portanto, é como que o endereço de uma pas-
sagem que se encontra na Bíblia, sendo apresentada sempre na seguinte forma:
1º O título do livro de forma abreviada. É muito importante familiarizar-se com as abre-
viaturas dos títulos dos livros da Bíblia que é feita normalmente pelas primeiras duas 
consoantes do nome do livro. Ex.:  Mt (Mateus); Ap (Apocalipse); Sl (Salmos), etc.
2º O capítulo. Ex: Jo 11 - Evangelho segundo São João, capítulo 11.
3º O(s) versículo(s). Ex: Jo 11,5 - Evangelho segundo São João, capítulo 11, versículo 5

Porém, frequentemente nos deparamos com citações contendo mais informações, tais como:

a)	 Rt 1-2 (Livro de Rute capítulos 1 e 2, apenas);
b)	 1Cor 4,6-13 (primeira Epístola de S. Paulo aos Coríntios, capítulo 4, versículos 

seis até treze).

Para sabermos citar a Bíblia importa conhecermos o que significam os sinais de pontuação 
e outros sinais nelas inseridos, a saber:

- A Vírgula ( , ) – serve para separar o capítulo do versículo.

 Ex.: Jo 11,5 (Evangelho segundo São João, capítulo 11, versículo 5);

- O ponto ( . ) – indica que a leitura não é sequenciada, mas que há saltos  entre os ver-
sículos. Lêem-se apenas os versículos que estão antes e depois do ponto.

 Ex.: Jo 1,3.9 (Evangelho segundo São João, capítulo um, versículos três e nove);

- O hífen (ou traço) – ao contrário do ponto, o hífen significa “até”, e indica que devem 
ser lidos todos os versículos que estão no intervalo citado.

        	 Ex.: Jo 17,20-26 - Evangelho segundo São João, capítulo dezassete, versículos 
vinte até vinte e seis. Devem ser lidos todos os versículos a partir do 20 ao 26.

- O ponto e vírgula ( ; ) – separa uma citação de outra que pode estar no mesmo livro ou 
em livros diferentes.

4

N
O

Ç
Õ

E
S

  G
E

R
A

IS
  D

A
  B

ÍB
L

IA



48

        	 Ex.: Jo 1,3; 16,10 - Pede para ler o Evangelho segundo São João, capítulo 1, versículo 3 e o 
capítulo 16, versículo 10.

- Uma letra esse “s” – indica a leitura do versículo imediatamente seguinte ao versículo indicado.

Ex.: Gn 15,16s - Indica o livro do Gênesis, capítulo 15, versículos 16 e o seguinte, ou seja, 
capítulo 15, versículos 16 e 17. Também pode ser representado da seguinte forma: Gn 15,16 – 17

- Duas letras esses (“ss”) – indicam a leitura dos dois versículos imediatamente seguintes ao versículo 
indicado.

Ex.: Gn 15,16ss - Indica o livro do Gênesis, capítulo 15, versículos 16 e os dois seguintes, ou 
seja, capítulo 15 versículos 16,17 e 18. Também pode ser representado da seguinte forma: Gn 15,16–18. 
Para a indicação de mais de três versículos utiliza-se o hífen (traço).

- Quando o versículo não é indicado – significa que a referência foi feita ao capítulo inteiro. Neste caso 
a vírgula não é utilizada, mas os demais sinais continuam com o mesmo significado.

Ex.: Sl 94ss ou Sl 94–96 - Indica o Salmo 94 e os dois seguintes.

- As Letras (a, b, c, d, etc.) – uma destas letras após a citação do versículo indica a leitura ou citação 
de uma parte do versículo. Cada versículo pode ser dividido em partes: a primeira é indicada com a 
letra “a”, a segunda com a “b”, a terceira com a “c”, a quarta com a letra “d”, etc.

Ex.: Gn 5,13b - indica o livro do Gênesis, capítulo 5, versículo 13, na segunda parte do referido 
versículo. Isso facilita a localização exata da frase em um versículo que pode ser composto de duas 
ou mais frases.

- Livro com um só capítulo – quando o livro tem apenas um capítulo o número do capítulo pode ser 
omitido, citando apenas o versículo.

Ex.: Jd 3 - carta de São Judas versículo 3.

Esta regra pode ser confundida com a regra que diz que o número após o nome abreviado do livro é 
o capítulo, mas nunca se achará o capítulo 3 da Carta de São Judas, pois não existe.

3.	 Visão geral do Antigo Testamento

O Antigo Testamento é a primeira parte da Bíblia e é composto por 46 livros, originariamente escritos 
nas línguas hebraica, aramaica e grega. Esses livros podem ser divididos em quatro grupos principais, 
a saber:

3.1.	 O Pentateuco

É constituído pelos cinco primeiros livros da Bíblia e contêm a história do início da humanidade, a 
história dos patriarcas e a história da libertação dos israelitas da escravidão no Egipto. Os livros que 



49

o compõem são Gênesis, Êxodo, Levítico, Números e Deuteronômio.

3.2.	 Livros Históricos

São livros que contêm a história de Israel desde a conquista da terra prometida, Canaã, até 
a resistência judaica contra a dominação helenista.  Os livros que o constituem são: Josué, 
Juízes, Rute, Judite, Ester, 1 Samuel, 2 Samuel, 1 Reis, 2 Reis, 1 Crônicas, 2 Crônicas, 
Esdras, Neemias, 1 Macabeus e 2 Macabeus.

3.3.	 Livros Poéticos e Sapienciais

Esses livros incluem poesia, sabedoria e literatura filosófica. Eles oferecem traços sobre a 
natureza de Deus e da humanidade, bem como conselhos práticos para a vida. Compõem 
este grupo os seguintes livros:  Job, Salmos, Provérbios, Eclesiastes, Eclesiástico ou Ben 
Sirá, Cântico dos Cânticos e Sabedoria.

3.4.	 Livros Proféticos

Estes livros apresentam a mensagem dos profetas que, fundamentalmente, denunciam 
os pecados do povo e dos governantes e anunciam a salvação e restauração. Os livros 
proféticos maiores são Isaías, Jeremias, Lamentações, Baruc, Ezequiel e Daniel, e os livros 
proféticos menores são Oséias, Joel, Amós, Abdias, Jonas, Miqueias, Naum, Habacuque, 
Sofonias, Ageu, Zacarias e Malaquias.

4.	 Visão geral do Novo Testamento

A expressão Novo Testamento indica o novo pacto, isto é a nova aliança estabelecida por 
Deus com os homens por meio de Jesus Cristo (cf. Lc 22,20; 1Cor 11.25). Ela designa 
também os livros da Bíblia escritos depois de Cristo, contrapondo-se assim ao Antigo 
Testamento, ou seja, aos livros da Bíblia escritos antes de Cristo. Como vimos acima, 
faz parte do Novo Testamento uma colecção de 27 livros, exclusivos da Bíblia cristã, 
que foram originalmente escritos na língua grega, entre o I e II século d.C., e apresentam 
fundamentalmente a pessoa de Jesus e o início da Igreja.  Os livros do Novo Testamento 
podem ser divididos em quatro grupos principais, a saber:

4.1.	 Os Evangelhos

Os Evangelhos são quatro (Mateus, Marcos, Lucas e João) e narram a vida, o ministério e 
os ensinamentos de Jesus Cristo, bem como a sua morte e ressurreição. Cada Evangelho 
apresenta uma perspectiva única sobre a vida de Jesus, mas todos compartilham o mesmo 
núcleo de história.

4

N
O

Ç
Õ

E
S

  G
E

R
A

IS
  D

A
  B

ÍB
L

IA



50

4.2.	 O livro de Atos dos Apóstolos

Este livro é uma continuação do Evangelho segundo Lucas e narra sobre a origem das primeiras co-
munidades cristãs, destacando o ministério dos Apóstolos Pedro e Paulo.

4.3.	 As Epístolas (Cartas) 

São cartas da autoria de hagiógrafos e destinadas a diferentes comunidades cristãs e indivíduos, com 
a finalidade de oferecer orientações para a vida cristã, directivas para questões específicas e reflexões 
teológicas sobre diversos temas. Há 21 epístolas no Novo Testamento. As 13 primeiras são chamadas 
Epístolas Paulinas, porque são da autoria do Apóstolo Paulo, e as 8 restantes, são chamadas Epístolas 
Católicas porque têm um destinatário universal: As Epístolas Paulinas são as seguintes: Epístola aos 
Romanos, Epístola aos Coríntios, Epístola aos Gálatas, Epístola aos Efésios, Epístola aos Filipenses, 
Epístola aos Colossenses, Epístola aos Tessalonicenses, Epístola a Timóteo, Epístola a Tito e Epístola 
a Filémon. As Epístolas Católicas são: Epístola aos Hebreus (1); Epístola de Tiago (1); Epístolas de 
Pedro (2); Epístolas de João (3); Epístola de Judas (1).

4.4.	 Apocalipse

É um livro profético do Novo Testamento, escrito pelo Apóstolo e Evangelista João, às Sete Igrejas da 
Ásia Menor, numa mensagem transmitida de maneira muito simbólica por causa do clima de perseguição 
vivido pelas referidas, com a finalidade de revelar o futuro de felicidade e de vitória para os seus fiéis.

5.	 Síntese conclusiva

Uma das formas de nós termos acesso ao que Deus revelou à humanidade é a Bíblia. A Bíblia é na 
verdade um conjunto de livros, divididos em dois testamentos, que contam resumidamente a história 
da salvação, primeiro do antigo povo de Israel e depois do novo povo de Israel, a Igreja. 
Esperamos que estas notas tenham criado em você mais desejo de aprofundar o conhecimento sobre 
a Sagrada Escritura pois, como afirma S. Jerônimo, “ignorar as Escrituras é ignorar a Cristo”. E Jesus 
Cristo é o centro de toda ação catequética.

6.	 Exercícios de consolidação

Responda as seguintes questões:
- O que é a Bíblia?
- Por que razão a Bíblia é considerada Palavra de Deus e palavra humana?
- Como se explica o desacordo entre as diferentes denominações cristãs sobre o número de livros que 
compõem a Bíblia?
- Anote os nomes dos livros da Bíblia que conheces e veja quantos ainda deves conhecer.
- Faça repetidamente exercícios sobre as citações bíblicas até ter domínio sobre elas.



51

Capítulo V: 

CRISTO CENTRO 

DA CATEQUESE 

1.	 Introdução

No centro da catequese encontramos essencialmente uma Pessoa, a de Jesus de Nazaré, 
Filho único do Pai, que sofreu e morreu por nós e agora, ressuscitado, vive connosco para 
sempre. O estudo sistemático sobre a pessoa de Cristo é também conhecido por cristologia. 
Na presente lição iremos apresentar algumas ideias chaves sobre a pessoa de Cristo e a 
pessoa do cristão.

2.	 O lugar da pessoa de Cristo na catequese

É importante referenciar que catequizar é desvendar na Pessoa de Cristo todo o desígnio 
eterno de Deus que nela se realiza. E procurar compreender o significado dos gestos e das 
palavras de Cristo e dos sinais realizados por Ele. A finalidade definitiva da catequese é 
"levar à comunhão com Jesus Cristo: só Ele pode conduzir ao amor do Pai no Espírito e 
fazer-nos participar da vida da Santíssima Trindade". (Cf. CIC nº 426).

A catequese das crianças, dos jovens e adultos procura fazer com que a Palavra de Deus 
seja meditada na oração pessoal, actualizada na oração litúrgica e interiorizada em todo 
tempo, a fim de produzir seu fruto numa vida nova. A catequese é também o momento em 
que a piedade popular pode ser avaliada e educada. A memorização das orações funda-
mentais oferece um apoio indispensável à vida de oração, mas importa grandemente fazer 
com que saboreie o sentido das mesmas. (Cf. CIC nº 2688)

Ora, «na catequese, é Cristo, Verbo Encarnado e Filho de Deus, que é ensinado - todo o 
resto está em relação com Ele; e somente Cristo ensina; todo outro que ensine, fá-lo na 
medida em que é seu porta-voz, permitindo a Cristo ensinar por sua boca. Todo catequista 
deveria poder aplicar a si mesmo a misteriosa palavra de Jesus: “Minha doutrina não é 
minha, mas daquele que me enviou” (Jo 7,16)» (Cf. CIC nº 427) Assim sendo aquele que 
é chamado a "ensinar o Cristo" deve, portanto, procurar primeiro "este ganho superemi-
nente que é o conhecimento de Cristo"; é preciso "aceitar perder tudo... a fim de ganhar 
a Cristo e ser achado nele", e "conhecer o poder de sua Ressurreição e a participação 

5

C
R

IS
T

O
  C

E
N

T
R

O
  D

A
  C

A
T

E
Q

U
E

S
E

 



52

em seus sofrimentos, conformando-se com ele em sua Morte, para ver se alcança a ressurreição de 
entre os mortos" (Fl 3,8-11). (CIC nº 428).

Portanto, além de possuir um conhecimento sólido doutrinário e bíblico, um bom catequista deve possuir 
uma formação espiritual que passa pelas experiências de vida, que bem compreendidas e colocadas 
diante de Deus, levam à uma vida de Amor a Deus e aos Irmãos. Isso só será possível se o catequista 
for um bom imitador daquele que ele vai anunciar e vivendo como Ele viveu. Por isso, neste capítulo 
trataremos dos Mistérios da vida de Jesus (Infância de Jesus; vida pública de Jesus – milagres; Paixão, 
morte e ressurreição) e a vida em Cristo (o testemunho cristão e o apostolado). 

3.	 Mistérios da vida de Jesus

3.1.	 Infância de Jesus

A infância de Jesus é cercada por mistérios. Dificilmente podemos encontrar registros escritos sobre 
como viveu e o que fez. 

Jesus de Nazaré, de acordo com Mt 2,1, nasceu em Belém, num curral de bois, foi envolvido por 
panos, e a manjedoura se tornou seu primeiro berço. Filho de Maria, uma mulher doméstica, e por 
adopção, de José, um carpinteiro. Jesus viveu em Nazaré (Lc 2,4), daí a expressão Jesus de Nazaré, 
ou se preferirem na Galileia, daí a expressão “o Galileu”. Jesus também ficou conhecido por Messias 
ou Cristo, que quer dizer ungido.

Oito dias após o seu nascimento foi circuncidado e posteriormente apresentado no templo, tendo sido 
reconhecido pelo velho Simeão como a luz das nações. Aos doze anos passou pelo rito de iniciação, 
onde se tornou bar mitsvá, ou seja, filho do preceito.

Não temos dúvida que Maria terá ensinado Jesus a caminhar, a falar, e até ensinando algumas histórias 
que serviram de inspiração para as parábolas de Jesus.

A Sagrada Escritura é omissa quanto aos anteriores ao seu baptismo, isto é dos 12 aos 30 anos, todavia, 
nós podemos inferir que Jesus teve uma infância normal, pelas suas parábolas frequentemente citando 
ou ao campo (parábola do semeador) ou a semente (a semente de mostarda que sendo pequena produz 
grande árvore) nos leva a pensar que Jesus praticava ou tinha noções de agricultura; por outro lado, 
o facto dele ser conhecido por “filho de carpinteiro”, e tendo em conta que naquele tempo os filhos 
herdavam a profissão dos pais, muito provavelmente Jesus era também carpinteiro, ajudava seu pai 
na carpintaria e por vezes era um carpinteiro ambulante, restaurando as portas, as janelas, as cadeiras 
e até fazia barcos, tendo tido oportunidade de ter amizade com muitos pescadores.



53

3.2.	 Vida Pública de Jesus

Conforme atesta o Catecismo da Igreja Católica, o início da vida pública de Jesus é o seu 
Baptismo por João no rio Jordão. No seu Baptismo acontece um milagre, o Espírito Santo 
sob a forma de pomba, desce sobre Ele e uma voz do céu proclama: «Este é o meu Filho 
muito amado» (Mt 3, 13-17). Tal foi a manifestação («epifania») de Jesus como Messias 
de Israel e Filho de Deus. (Cf. CIC nº 535). Os quatro Evangelhos narram o seu Baptismo 
(Mt 3, 13s) - (Mc 1, 9s) - (Lc 3, 21s) - (Jo 1, 29s).

Como "o Cordeiro de Deus que tira os pecados do mundo", Jesus provou ser o Messias 
prometido, o Salvador esperado, o Verbo que se fez Carne. Ele mesmo o afirma: O Messias 
sou eu que lhe estou falando" - disse à Samaritana (Jo 4, 26).

E prova-o com Seus milagres. Nele, realizam-se todas as profecias, inclusive as que Ele 
mesmo fez, como, por exemplo, a de Sua ressurreição (Lc 18, 33). Além disso, dá, ainda, 
o testemunho de Sua inigualável doutrina - doutrina ensinada e vivida.

Após o Baptismo Jesus é tentado pelo demônio no deserto. Assim, Ele quis sentir toda a 
nossa fraqueza, toda a nossa miséria. Quis ser como um de nós, para que nos tornássemos 
como Ele. Mostrou-nos que o justo é provado - e provado, deve manter-se fiel.

Depois, Ele escolheu seus discípulos. Entre estes, os apóstolos. "Vem e segue-me" - e 
aqueles homens rudes largaram suas redes para tornarem-se pescadores de homens. Simão 
passou a chamar-se Pedro. Pedro, porque seria a pedra fundamental da Igreja que nascia. 
Importa referir que toda a vida de Cristo é beleza e claridade.

3.3.	 Os Milagres

Durante a sua passagem pelo mundo e seu ministério, Jesus realizou muitos milagres. 
Era por meio deles que sua divindade podia ser observada. E fazia com que milhares de 
pessoas o reconhecesse como o verdadeiro filho de Deus. Na sagrada escritura é possível 
encontrar referências de vários milagres e aqui podemos destacar os seguintes:

●	 Transformação da água em vinho – Bodas de Caná (Jo 2)
O primeiro milagre de Jesus foi o das "bodas de Caná" a pedido de Nossa Senhora.  Du-
rante a festa, o vinho acabou. Maria, a boa Mãe, percebeu esta situação e disse: "Eles não 
têm mais vinho". E Jesus, apesar de não ter chegado ainda a Sua hora, atendeu ao pedido 
dela. Jesus ordenou aos serventes que enchessem as talhas de água e transformou a água 
em vinho. Seus discípulos ficaram maravilhados e creram que Ele era o filho de Deus.

5

C
R

IS
T

O
  C

E
N

T
R

O
  D

A
  C

A
T

E
Q

U
E

S
E

 



54

●	  A mulher do fluxo de sangue (Mt 9, 18-26; Lc 8, 40-56)
Enquanto Jesus passava, uma mulher que sofria de intenso fluxo por anos conseguiu tocar sua orla e 
foi curada instantaneamente. Todos à sua volta puderam testemunhar o milagre.

●	 O milagre da multiplicação (Mc 6, 30-56)
Jesus sempre estava rodeado por muita gente, todos queriam ficar perto dele e ouvir suas palavras. 
Houve um dia em que a multidão não tinha mais do que se alimentar. Em um gesto de carinho ele 
multiplicou cinco pães e dois peixes e alimentou toda a multidão.

●	 Libertação do endemoniado (Mc 5, 1-17)
Nesse milagre Jesus expulsou os demônios que afligiam um homem e assim ficou visível a autoridade 
de Jesus, pois até os demônios o obedeceram.

●	 Jesus cura o paralítico (Mc 2, 1-12; Lc 5, 17-26)
Esse é um dos milagres de Jesus que chama mais atenção pelo fato de que nesse dia antes de curar o 
paralítico Jesus o perdoa de todos seus pecados. Nesse momento todos puderam confirmar que Jesus 
tinha autoridade para perdoar os pecados daqueles que nele confiavam. E mais uma vez ficou provado 
que Jesus era realmente o filho de Deus.

●	  A cura do cego de nascença (Jo 9, 6-7; Mc 10, 46-52)
Nesse milagre, quando Jesus estava passando um cego começou a clamar por ele em alta voz, tendo 
esperança que Jesus iria ouvi-lo. Embora a multidão pedia para ele ficar quieto, ele continuou a clamar 
por Jesus. Felizmente Jesus o ouviu, e o curou. O cego o acompanhou por sua jornada junto com a 
multidão.

●	  Alguns outros milagres de Jesus
Jesus acalma a tempestade: Mt 8, 23-27; Mc 4, 37-41; Lc 8, 22-25.
Pesca Milagrosa: Lc 5, 4-11.
Cura de um leproso: Mt 8, 1-4; Mc 1, 40-42; Lc 5, 12-13.
A ressurreição de Lázaro (Jo 11, 1-44).
Jesus anda sobre as águas: Mt 14, 25-33; Mc 6, 48-51; Jo 6, 19-21.
A figueira seca: Mt 21, 18-22; Mc 11, 12-14,20-25.

3.4.	 Paixão, Morte e Ressurreição

Podemos afirmar que a vida de Jesus foi o mais importante milagre que a humanidade já testemunhou, 
desde o seu nascimento até a hora da sua morte e ressurreição.

Para nos salvar, Cristo teve de sofrer o suplício da Cruz e padecendo sob Pôncio Pilatos foi morto, 
sepultado e depois por Deus ressuscitado.



55

Pedro ao formular a fé apostólica no plano divino da salvação diz: «fostes resgatados da 
vã maneira de viver herdada dos vossos pais, pelo sangue precioso de Cristo, como de um 
cordeiro sem defeito nem mancha, predestinado antes da criação do mundo e manifestado 
nos últimos tempos por nossa causa» (1 Pe1, 18-20). Os pecados dos homens, que se se-
guiram ao pecado original, foram castigados com a morte. Enviando o seu próprio Filho na 
condição de escravo, que era a de uma humanidade decaída e votada à morte por causa do 
pecado, «a Cristo, que não conhecera o pecado, Deus fê-lo pecado por amor de nós, para 
que, em Cristo, nos tornássemos justos aos olhos de Deus» (2 Cor 5, 21). (Cf. CIC nº 602)

Deus revelando-se aos Homens (Hb 1, 1-2) e entregando o seu Filho pelos nossos pecados, 
manifesta que o seu plano sobre nós é um desígnio de amor benevolente, independente 
de qualquer mérito da nossa parte: «Nisto consiste o amor: não fomos nós que amámos a 
Deus, foi Deus que nos amou a nós e enviou o seu Filho como vítima de propiciação pelos 
nossos pecados» (1Jo 4, 10). «Deus prova assim o seu amor para connosco: Cristo morreu 
por nós quando ainda éramos pecadores» (Rm 5, 8). (Cf. CIC nº 604).

A Paixão, morte e ressurreição de Jesus Cristo é um marco para cada cristão e significa 
que todo aquele que nele crê, por mais que tenha morrido, viverá para sempre (Jo 3, 15).

4.	 A vida em Cristo

Quando entregamos a nossa vida a Jesus imediatamente o Espírito Santo vai habitar em nós 
dando vida ao espírito que estava morto (Ef 2,1-5) dando-nos força e coragem de sermos 
seus discípulos, apóstolos e testemunhas. E, ser catequista é ser herdeiro de uma mensagem 
que se recebe dos antepassados na fé, ser dela portador para a geração presente e transmissor 
para os homens do futuro. Aqui se situa o que chamamos apostolado. Em poucas palavras, 
Jesus deu a ordem, como se diria em linguagem desportiva, o «pontapé de saída»: ide, 
ensinai, baptizai… A Igreja sempre se entendeu como detentora da missão de exercer o 
apostolado pelo anúncio, pela administração dos sacramentos, pelo testemunho cristão.

4.1.	 O testemunho cristão

Segundo o Catecismo da Igreja Católica, testemunho é um acto de Justiça que estabelece ou 
que dá a conhecer a verdade: «Todos os fiéis cristãos, onde quer que vivam, têm obrigação 
de manifestar pelo exemplo de vida e pelo testemunho da Palavra, o homem novo de que 
se revestem pelo Baptismo e a virtude do Espírito Santo, com que foram robustecidos na 
Confirmação» (CIC nº 2472). Assim, proclamar a Palavra de Deus e testemunhá-la ao mun-
do é essencial para todo o cristão. Ao mesmo tempo, é necessário fazê-lo de acordo com 
os princípios do Evangelho, com pleno respeito e amor para com todos os seres humanos.

5

C
R

IS
T

O
  C

E
N

T
R

O
  D

A
  C

A
T

E
Q

U
E

S
E

 



56

Eis os fundamentos e princípios para o testemunho cristão:

●	 Para os cristãos é um privilégio e uma alegria dar razões da própria esperança e fazê-lo com 
delicadeza e respeito (cf. 1Pd 3, 15).

●	 Jesus Cristo é a testemunha suprema (cf. Jo 18,37). O testemunho cristão é sempre uma par-
tilha que toma a forma de proclamação do reino, de serviço ao próximo e de uma doação total 
de si mesmo, mesmo que essa doação leve à cruz. Assim como o Pai enviou o Filho no poder 
do Espírito Santo, da mesma forma os crentes são enviados em missão para testemunhar em 
palavras e acções o amor do Deus Trindade.

O exemplo e os ensinamentos de Jesus Cristo e da igreja primitiva devem ser os guias da missão cristã. 
Por dois mil anos os cristãos têm tentado seguir o caminho de Cristo partilhando a boa nova do Reino 
de Deus (cf. Lc 4, 16-20).

Ser uma testemunha cristã em um mundo pluralístico inclui o envolvimento em um diálogo com pes-
soas de diferentes religiões e culturas (cf. At 17, 22-28).

Em alguns contextos, é difícil viver e proclamar o Evangelho, há muitos impedimentos ou pode até 
mesmo ser proibido, mas ainda assim os cristãos são enviados por Cristo para continuarem fiéis na 
solidariedade uns com os outros no testemunho d’Ele (cf. Mt 28, 19-20; Mc 16, 14-18; Lc 24, 44-48; 
Jo 20, 21; At 1, 8).

Se os cristãos se envolvem em métodos inapropriados no exercício da missão, recorrendo a meios 
enganosos e coercivos, eles estão traindo o Evangelho e podem causar sofrimento aos outros. Tais 
acontecimentos exigem um arrependimento e nos lembram da nossa necessidade da graça contínua 
de Deus (cf. Rm 3, 23)

Os cristãos afirmam que enquanto é responsabilidade sua dar testemunho de Cristo, a conversão é 
essencialmente acção do Espírito Santo (cf. Jo 16, 7-9; At 10, 44-47). Eles reconhecem que o Espírito 
sopra onde quer e de um modo que nenhum ser humano tem controlo (cf. Jo 3, 8).

4.2.	 Princípios

Os cristãos são chamados para aderir aos seguintes princípios na medida em que eles buscam cumprir 
o mandato de Cristo de maneira apropriada:

●	 Agir no amor de Deus. Os cristãos acreditam que Deus é a fonte de todo o amor, e consequen-
temente no seu testemunho, eles são chamados a viver vidas de amor, amando o seu próximo 
como a si mesmo (cf. Mt 22, 34-40; Jo 14, 15).

●	 Imitando a Jesus Cristo. Em todos os aspectos da vida, e especialmente no seu testemunho, 
os cristãos são chamados para seguir os exemplos e os ensinamentos de Jesus Cristo, compar-
tilhando o seu amor, dando glória e honra para Deus, o Pai, no poder do Espírito Santo (cf. Jo 
20, 21-23).



57

●	 Virtudes cristãs. Os cristãos são chamados para viver com integridade, caridade, 
compaixão e humildade, e a superar toda arrogância, condescendência e desprezo 
(cf. Gl 5, 22).

●	 Actos de serviço e justiça. Os cristãos são chamados para agir de maneira justa e 
para amar com ternura (cf. Mq 6, 8). Eles são ainda chamados para servir os outros 
e, ao fazê-lo, reconhecer Cristo no mais pequeno dos seus irmãos e irmãs (cf. Mt 
25, 45). Actos de serviços, tais como prover à educação, aos cuidados de saúde, aos 
serviços de auxílio, e actos de justiça e promoção humana são uma parte integral 
do testemunho do Evangelho. Portanto, os Cristãos deveriam denunciar e se afastar 
de todas as formas de aliciamento, incluindo incentivos financeiros e recompensas 
em resposta às suas acções de serviço.

●	 Discernimento nos ministérios de cura. Como parte integral do seu testemunho 
do Evangelho, os cristãos exercem o ministério da cura. Eles são chamados a 
praticar o discernimento ao realizar tal ministério, respeitando de maneira plena 
a dignidade humana e assegurando que não seja explorada a vulnerabilidade das 
pessoas e as suas necessidades de cura.

●	 Rejeição da violência. Os cristãos, no seu testemunho, são chamados a rejeitar 
toda forma de violência, seja ela psicológica ou social, incluindo o abuso de poder. 
Devem também rejeitar a violência, a discriminação injusta ou a repressão por parte 
de qualquer autoridade religiosa ou secular, incluindo a violação ou a destruição 
de locais de adoração, de símbolos ou de textos sagrados.

●	 Respeito e solidariedade mútua. Os cristãos são chamados para se comprometerem 
a trabalhar com todas as pessoas em respeito mútuo, promovendo juntos a justiça, 
a paz e o bem comum. A cooperação inter-religiosa é uma dimensão essencial de 
tal compromisso.

●	 Respeito por todas as pessoas. Os cristãos reconhecem que o Evangelho desafia 
e enriquece as culturas. Mesmo quando o Evangelho desafia certos aspectos da 
cultura, os cristãos são chamados para respeitar todas as pessoas. Os cristãos são 
também chamados para discernir elementos das suas próprias culturas que são 
desafiados pelo Evangelho.

●	 Renunciando aos falsos testemunhos. Os cristãos devem falar de maneira sincera 
e respeitosa; eles devem ouvir a fim de aprender e compreender as crenças e as 
práticas de outras pessoas, e eles são encorajados a reconhecer e apreciar aquilo que 
é verdade e bom nelas. Qualquer comentário ou abordagem crítica deve ser feita 
com o espírito do respeito mútuo, assegurando-se que não haja falso testemunho 
com respeito às outras religiões.

●	 Construindo relações inter-religiosas. Os cristãos devem continuar a construir 
relações de respeito e confiança com as pessoas de diferentes religiões para facilitar 
uma mais profunda e mútua compreensão, reconciliação e cooperação para o bem 
em comum. 

5

C
R

IS
T

O
  C

E
N

T
R

O
  D

A
  C

A
T

E
Q

U
E

S
E

 



58

4.3.	 O Apostolado

O Catecismo da Igreja Católica afirma que «Toda a Igreja é apostólica, na medida em que, através dos 
sucessores de Pedro e dos Apóstolos, permanece em comunhão de fé e de vida com a sua origem. Toda 
a Igreja é apostólica, na medida em que é «enviada» a todo o mundo. Todos os membros da Igreja, 
embora de modos diversos, participam deste envio. A vocação cristã é também, por natureza, vocação 
para o apostolado». E chamamos «apostolado» a toda a actividade do Corpo Místico tendente a alargar 
o Reino de Cristo à terra inteira. 

Sendo Cristo, enviado do Pai, a fonte e a origem de todo o apostolado da Igreja «é evidente que a 
fecundidade do apostolado, tanto dos ministros ordenados como dos leigos, depende da sua união 
vital com Cristo. Segundo as vocações, as exigências dos tempos e os vários dons do Espírito San-
to, o apostolado toma as formas mais diversas. Mas é sempre a caridade, haurida principalmente na 
Eucaristia, que é como que a alma de todo o apostolado» (CIC nº 863 - 864). E o catequista, como 
todo cristão, é chamado a exprimir a sua competência no serviço pastoral da transmissão da fé que se 
desenvolve nas suas diversas etapas e sendo simultaneamente testemunha da fé, mestre e mistagogo, 
acompanhante e pedagogo que instrui em nome da Igreja.

5.	 Síntese conclusiva

Para podermos falar com propriedade acerca de uma pessoa é necessário conhecer a tal pessoa. O nosso 
conhecimento sobre a pessoa de Jesus Cristo é possível através dos testemunhos daqueles que virão e 
ouvirão o que Jesus disse e fez, os quais se encontram recolhidos nas Sagradas Escrituras. Nesta lição 
procuramos apresentar de forma sistemática tais testemunhos.

6.	 Exercícios de consolidação

- Qual é o lugar que a pessoa de Cristo ocupa na catequese?

- Quais são os acontecimentos mais importantes da infância de Jesus?

- Fale de um dos milagres de Jesus.

- Em que consiste a vida em Cristo?



59

Capítulo VI: 

SACRAMENTOS

1.	 Introdução

Entre os meios que a Igreja dispõe para fazer chegar as graças de Deus aos homens, encon-
tramos os sacramentos. Não são os únicos canais, mas são os canais seguros, conhecidos, 
aplicados e protegidos pela Igreja. Ao terminar esta lição o catequista deverá ser capaz 
de: 1. Definir e explicar a palavra “sacramento”; 2. Distinguir as diversas classes de sa-
cramentos; 3. Ter uma noção básica de cada um dos sacramentos.

2.	 Dos sacramentos em geral

2.1.	 Concepto de sacramento

Quando buscamos a origem etimológica da palavra «sacramento», descobrimos que 
esta vem da palavra sacramentum que tem conexão com a palavra sacrare que significa 
constituir uma pessoa ou coisa em algo sagrado. No terreno militar sacramentum era o 
compromisso feito por um soldado, pelo qual este se obrigava a sujeitar-se e ser fiel ao 
exército, neste sentido, o fiel que recebe o sacramento se compromete a viver de acordo 
com os princípios evangélicos que regem a comunidade cristã4.

Actualmente os sacramentos são definidos como sinais sensíveis e eficazes da graça, in-
stituídos por Cristo para a santificação e salvação dos homens5.

Sinal porque é destinado a indicar uma coisa invisível diferente da que se vê (ex: a água 
do baptismo significa a purificação interior da alma; a água derramada é um sinal visível 
e a purificação interior da alma é algo invisível). 

Sensível porque está ligado aos nossos órgãos de sentido, ou seja, implica ouvir (ex: Eu 
te baptizo), tocar (ex: imposição das mãos), sentir (ex: comungar), cheirar (ex: o óleo de 
crisma) e ver (os gestos e sinais). 

Eficácia da Graça quer dizer que os sacramentos produzem o efeito não tanto pelo ministro 
que celebrou ou de quem recebe, senão sobretudo pela autoridade de quem instituiu (em 
latim se diz ex opere operato), de tal maneira que os sacramentos realmente conferem a 
graça àquele que os recebem com a devida disposição. 

4	  CHIAPPETTA, L. Il Manuale del parroco. Commento giuridico-pastoral. 2ª ed. Bologna: EDB 2015, pág. 
289.

5	  Cf. CIC nº 1131.

6

S
A

C
R

A
M

E
N

T
O

S



60

Instituição por parte de Cristo: não sempre encontraremos detalhadamente na Bíblia um mandato 
expresso de Cristo com relação a administração de cada um dos 7 sacramentos, por exemplo, em Mt 
28,19, Jesus apenas disse «ide e baptizai», nada diz sobre a idade do candidato, sobre o lugar (se é no 
rio ou não), se necessitava de padrinho ou não… Compete a Igreja, que recebeu as chaves para ligar e 
desligar (Mt 18,18), a missão de detalhar estas questões e velar para que o que é divino no sacramento 
não se perda. 

Santificar é separar algo do profano para consagrá-lo ao divino. 

Salvar é a lei suprema da Igreja, e implica fazer com que todos os homens conheçam a Cristo e conhe-
cendo-o o amem e vivam de acordo com o seu Evangelho e assim se salvem.

2.2.	 Número dos sacramentos

O Concílio de Trento definiu como dogma que os sacramentos da Nova Lei foram todos instituídos 
por Cristo. Na Igreja há 7 sacramentos, nem mais nem menos. Se trata de: baptismo, confirmação, 
eucaristia, penitência, santa unção, ordem e matrimónio.

2.3.	 Classificação dos sacramentos

Os sacramentos podem ser classificados da seguinte maneira: 

A. Em virtude da graça: podem ser sacramentos dos vivos e sacramentos dos mortos. O sacramento dos 
vivos é um sacramento que, segundo sua própria natureza, supõe já o estado da graça na pessoa que 
recebe (confirmação, eucaristia, ordem, matrimónio e ainda ao menos em primeira instância, a unção 
dos enfermos), por isso muitas vezes antes de recebê-los recomenda-se a confissão. O sacramento dos 
mortos é um sacramento que, por sua natureza, visa a dar a graça santificante a homens que não estão 
ainda ou que não mais estão em estado da graça. Isto se refere ao baptismo e à penitência e também 
em segunda instância à unção dos enfermos (dado que de certa maneira visa à remissão dos pecados). 

B. Em virtude da finalidade: podem ser sacramento individual e sacramento social. Os primeiros 5 
sacramentos são de carácter individual, ordenados à santificação pessoal. Os últimos dois sacramentos, 
ordem e matrimónio, são conhecidos como sendo sacramentos sociais porque santificam o indivíduo 
em vista da especial missão a realizar na Igreja e na família. 

C. Em virtude da recepção: podem ser sacramentos reiteráveis e sacramentos não reiteráveis. Os sa-
cramentos não reiteráveis, isto é, que só se recebem uma única vez são o baptismo, a confirmação e a 
ordem. Os demais sacramentos são reiteráveis, isto é, podem ser recebidos mais de uma vez. 

O Catecismo da Igreja Católica classifica os sacramentos em três grupos: sacramentos da iniciação cristã; 
sacramentos de cura e sacramento ao serviço da comunhão. Deste modo, os sacramentos de iniciação 
cristã (baptismo, confirmação e eucaristia) tal como o próprio nome diz são aqueles que servem para 
iniciar ou lançar as bases de toda vida cristã; a seguir são os sacramentos de cura (penitência e santa 



61

unção), que servem para ajudar na cura: dos pecados (penitência) e das doenças (santa 
unção). Por fim encontramos os sacramentos de ordem e matrimónio, que conferem uma 
missão particular na Igreja, e servem para a edificação do povo de Deus.

2.4.	 Matéria e forma

A matéria e a forma constituem a essência do Sacramento enão podem variar ou modifi-
car-se, pois foram determinadas por instituição divina6. 

A matéria são as coisas ou actos exteriores e sensíveis; a matéria considerada em si me-
sma se diz matéria remota (ex: água para o caso do baptismo), mas quando ela é usada 
no sacramento se diz matéria próxima (ex: água derramada sobre a cabeça de quem é 
baptizado). Forma são as palavras que o ministro pronuncia enquanto faz o uso da matéria 
(ex: eu te baptizo…).

2.5.	 O direito dos fiéis aos sacramentos

Os fiéis têm o direito a receber dos Pastores sagrados a ajuda dos bens espirituais da Igreja, 
principalmente a Palavra de Deus e os Sacramentos (c. 213). O direito a recepção dos 
Sacramentos não é absoluto ou ilimitado, de tal modo que o exercício do mesmo pode ser 
limitado em virtude do bem comum da Igreja; o exercício dos direitos alheios; os deveres 
em relação aos outros e a regulação da autoridade (c. 223). Os ministros sagrados não 
podem negar os sacramentos: 1º a quem peça oportunamente; 2º esteja preparado; 3º e 
que pelo direito não for impedido de os receber (c. 843). Quem não recebeu o baptismo, 
não pode ser admitido validamente aos demais sacramentos (c. 842 §1). No caso do ma-
trimónio, poderá celebrar o matrimónio mediante a dispensa de disparidade de culto dada 
pelo Ordinário do lugar (c.1086 §1). 

3.	 Dos sacramentos em particular

3.1.	 Sacramento do Baptismo

O baptismo é o fundamento de toda a vida cristã, a porta que abre acesso a outros sacra-
mentos (cc. 842 §1, 849; RICA, Iniciação cristã dos adultos, preliminares gerais, nº3). 
Pela recepção do baptismo somos libertos dos pecados, regenerados como filhos de Deus 
e incorporados à Igreja e configurados com Cristo (cc. 96, 204, 849). 

O baptismo se administra segundo o ritual prescrito nos livros litúrgicos (c.850). O ministro 
ordinário é o Bispo, o presbítero e o diácono. Excepcionalmente, ele pode ser administrado 

6  SADA, R., MONROY, A. Curso de Teologia dos sacramentos. 2ª ed. Lisboa: Editora Rei dos Livros 1991, 
pág. 17. 

6

S
A

C
R

A
M

E
N

T
O

S



62

por um outro ministro não ordenado (c.861; RICA, Iniciação cristã dos adultos, preliminares gerais, 
nº 11, 16). 

É capaz de receber o baptismo todo o ser humano ainda não baptizado (c.864). Aquele que foi bati-
zado numa comunidade eclesial, cujo baptismo é reconhecido pela Igreja Católica e converte-se ao 
catolicismo não necessita ser baptizado novamente (c.845,1), entretanto, antes de ser admitido aos 
demais sacramentos deverá: 1º Apresentar-se ao responsável da comunidade; 2º Exprimir o desejo de 
professar a fé católica; 3º Preparar-se através de algumas catequeses; 4º Realizar perante a comunidade, 
a sua profissão de fé católica.

3.2.	 Sacramento da Eucaristia

Como regra geral, somente os que foram baptizados na Igreja Católica e não estejam proibidos pelo 
Direito, podem ser admitidos à Eucaristia (c. 912). Antes de receberem pela primeira vez a Eucaristia, 
as crianças confessar-se-ão individualmente. Na Eucaristia o pão e o vinho (matéria do sacramento) 
pelas palavras da consagração pronunciadas pelo sacerdote (forma do sacramento) se convertem ver-
dadeiramente em corpo e sangue do Senhor.

3.3.	 Sacramento da Confirmação

Todo batizado ainda não crismado pode receber o sacramento da Confirmação. (c. 889 §1). O Confir-
mando deve confessar-se individualmente antes de receber a Confirmação.

3.4.	 Sacramento da Penitência

A confissão sacramental é o meio ordinário para a absolvição dos pecados graves cometidos após o 
Batismo, mas é também aconselhável a confissão dos pecados veniais. A confissão regular dos nossos 
pecados nos ajuda a formar a consciência, a lutar contra nossas más tendências, a ver-nos curados por 
Cristo, a progredir na vida do espírito. Recebendo mais frequentemente, através deste sacramento, o 
dom da misericórdia do Pai, somos levados a ser misericordiosos como Ele” (CIC nº 1458). 

Todo baptizado, antes da primeira comunhão (para o caso daqueles que foram baptizados na infância) 
ou depois da primeira comunhão (para o caso daqueles que foram baptizados depois da infância), que 
tenha chegado ao uso da razão está obrigado a confessar fielmente seus pecados graves, ao menos 
uma vez por ano (cf.c.989). A confissão deve ser individual e íntegra, isto é, manifestar o número e 
as espécies de pecados e também suas circunstâncias, pois, embora o pecado tenha consequências 
comunitárias e sociais, ele é sempre pessoal e individual (cf. c. 960).

3.5.	 Sacramento da Unção dos Enfermos

A Unção dos Enfermos pode ser administrada a todo batizado que tenha atingido o uso da razão e 
esteja em perigo de vida ou por motivo de doença grave e velhice (c. 1004 §1). 



63

As crianças gravemente doentes podem recebê-la, desde que tenham atingido o uso da 
razão (que se presume alcançada aos 7 anos) e possam encontrar conforto neste sacramen-
to. À pessoa de idade pode ser conferida, quando suas forças se encontram sensivelmente 
debilitadas, mesmo que não se trate de enfermidade grave (cf.c.1004 §1). Portanto, não é 
um sacramento para qualquer enfermidade, senão para as verdadeiramente graves. 

A Pastoral da Saúde é chamada a actuar em três dimensões: 1º Dimensão solidária, na linha 
sacramental, pela qual os agentes se preocupam com as visitas domiciliares e hospitalares 
acompanhando os doentes para que recebam os sacramentos da Confissão, Comunhão e 
Unção dos Enfermos; 2º Dimensão comunitária, na linha da prevenção de doenças e da 
promoção humana; 3º Dimensão social, procurem as equipas paroquiais educar os fiéis para 
afrontar de forma madura a enfermidade; acompanhar os enfermos; atender aos enfermos 
mais necessitados; ajudar a família dos enfermos e integrar o enfermo na vida da Paróquia.

3.6.	 Sacramento do Matrimónio

A oficialização da relação que existe entre um homem e uma mulher, juridicamente hábeis, 
por meio de uma cerimónia civil, tradicional ou religiosa legítima, onde ambos consentem 
formar um consórcio para toda a vida, chama-se matrimónio (cc.1055 §1;1057 §1). 

Um matrimónio é canónico quando é realizado de acordo com as normas do Direito 
Canónico. Um matrimónio civil ou tradicional não é canónico, porque em princípio não 
se rege pelo direito canónico, porém a Igreja o considera como sendo um matrimónio 
vínculo natural (cf.c.1059). 

Do matrimónio válido se origina entre os cônjuges um vínculo perpétuo e exclusivo; os 
cônjuges são fortalecidos e como que consagrados, aos deveres e à dignidade do seu estado; 
ambos têm igual obrigação e direito no que diz respeito ao consórcio para toda a vida; os 
pais têm a obrigação de cuidar da educação dos filhos (cc.1134-1140). 

3.7.	 Sacramento da Ordem 

Toda a comunidade dos crentes (cristãos), o novo Israel, é uma comunidade sacerdotal, e 
exerce o sacerdócio comum ou baptismal, participando na vocação de Cristo sacerdote, 
profeta e rei e oferecem seus corpos “como hóstia viva, santa, agradável a Deus – o culto 
espiritual” (Rm 12,1-2). E alguns homens são tirados do meio deste povo para exercerem 
o sacerdócio ministerial ou hierárquico (Hb 5,1) a exemplo dos 12 apóstolos chamados 
por Jesus, a quem confiou-lhes a responsabilidade da sua Igreja. 

Os que receberam o sacramento de Ordem são ministros de Cristo, instrumentos dos quais 
Ele se serve para continuar no mundo a sua obra de salvação por meio do anúncio, do culto 
divino e do governo pastoral. 

6

S
A

C
R

A
M

E
N

T
O

S



64

Existem três graus neste sacramento: o diaconado (para os diáconos), o presbiterado (para os padres 
ou sacerdotes) e o episcopado (para os bispos).

4.	 Síntese conclusiva

Ao chegarmos ao final desta lição podemos com razão afirmar que os sacramentos são da Igreja e para 
a Igreja. Negar a relevância dos sacramentos na vida de fé, é já criar obstáculos para que o homem 
possa receber facilmente as graças de Deus. Todo sacramento é um dom e é um direito, entretanto se 
espera que aquele que o vai receber acolha esse dom e não esteja impedido pelo direito para o receber.

5.	 Exercícios de consolidação

- Na antiguidade a palavra “sacramento” era utilizada no ambiente pagão, em concreto como uma 
espécie de juramento dos soldados. Quando esta palavra passou a ser utilizada no ambiente cristão, 
qual foi o significado que recebeu?

- Em que Concílio se fixou o número definitivo dos sacramentos?
- Se pode repetir o baptismo? Justifique
- Quantos graus tem o sacramento da ordem?
- Na falta do pão, o sacerdote pode substituir este por mandioca? Justifique



65

Capítulo VII: 

MARIA NA HISTÓRIA 

DA SALVAÇÃO

1.	 Introdução

Maria nasceu numa sociedade que justificava a opressão dos pobres, especialmente das 
mulheres, entretanto Deus a escolheu dentre os pobres e oprimidos para ser mãe do Sal-
vador. Com seu fiat, Maria desponta corajosamente como protagonista e mulher profética 
(cf. Lc 1,46s). 

A mariologia contemporânea (estudo e reflexão sobre Maria) exige, em primeiro lugar, 
conhecer em profundidade os textos sobre Maria, se bem, insta considerar a teologia dos 
escritores sagrados, também é impelida a fazer um percurso da reflexão da Igreja em torno 
da figura de Maria. Dessa forma, compreender como surgiram os dogmas e as devoções, 
a fim de redescobrir o lugar apropriado de Maria na história da salvação.   

Neste capítulo sobre Maria faremos uma breve introdução à mariologia nos seus três grandes 
blocos: Maria nos Evangelhos, Maria na Tradição e nos dogmas e Maria nas devoções e na 
liturgia. No fim o catequista, estará provido de conhecimento básico sobre a contribuição 
de Maria no projecto salvífico da Trindade. Pois, como bem afirmou o Concílio Vaticano 
II: “Maria ocupa depois de Cristo o lugar mais elevado e também o mais próximo de nós” 
(cf. LG nº54). 

2.	 Maria nos Evangelhos 

As comunidades de Marcos, Mateus, Lucas e João escrevem para falar de Jesus Cristo, 
portanto Maria neles é apresentada só em referência a Jesus. Mas certamente nos Evan-
gelhos se revela a chave para entender e acolher a vida de Maria como mulher profetisa, 
como mãe, como irmã e discípula na história da salvação7.   

2.1.	 Maria no Evangelho de Marcos

O evangelista São Marcos inclui Maria no grupo dos novos familiares de Jesus. Trata-se 

7  MURAD, A. Maria Toda de Deus e tão humana. S. Paulo: Paulinas 2014, pág. 34-38.

7

M
A

R
IA

  N
A

  H
IS

T
Ó

R
IA

  D
A

  S
A

LV
A

Ç
Ã

O



66

de uma nova família unida não por laços sanguíneos, mas pela liberdade de servir ao Reino de Deus. 
Pode-se dizer que Marcos é o evangelista que em parte responde à pergunta sobre os irmãos de Jesus, 
pergunta que até hoje tem gerado polêmicas entre os cristãos católicos e os cristãos não católicos. 

Marcos não narra a infância de Jesus, ele inicia seu Evangelho com a figura de João Batista, seguido do 
baptismo de Jesus e das tentações. Em seguida, nos capítulos 2 e 3 apresenta Jesus realizando os sinais 
do Reino (curas, convite à conversão, convite à revisão dos valores, perdão dos pecados…). Como é 
de esperar, suas ações suscitam diversas reações. Pessoas e grupos não o compreendem, inclusive os 
seus familiares não compreendem o que está passando com Ele e vêm à sua procura possivelmente 
para o fazer entrar em juízo. 

O evangelista situa este episódio numa casa (cf. Mc 3,20), isto é, no lugar onde os seguidores de Jesus 
se reúnem para ouvi-lo (cf. Mc 2,1-3). Na cena mostra-se claramente os grupos em contraposição: os 
que estavam dentro da casa (os discípulos e a multidão), e os que estavam fora (os familiares): «Nisso 
chegaram a mãe e os irmãos de Jesus. Ficaram do lado de fora e mandaram chamá-lo…disseram-lhe: 
“Eis que tua mãe, teus irmãos e tuas irmãs estão lá fora e te procuram» (cf. Mc 3,31-32). 

No tempo de Jesus, na Palestina, o parentesco é a Instituição social central. As famílias eram uma 
unidade e todos os membros eram responsáveis por conservá-la e mantê-la unida e honrada. Num 
núcleo familiar desse estilo a pessoa não se compreende enquanto indivíduo autônomo, mas enquan-
to membro da família. Nesse contexto pode-se compreender, porque a mãe e os parentes de Jesus o 
buscam. A postura e atitudes de Jesus colocam em crise o nome da família. 

Jesus, porém, é extremamente livre e rompe com os laços de dependência em relação à família e à 
sua tradição: “Ele perguntou quem é minha mãe e meus irmãos?” E repassando com o olhar os que 
estavam sentados ao seu redor, disse: “Eis a minha mãe e os meus irmãos. Quem fizer a vontade de 
Deus, esse é meu irmão, minha irmã e minha mãe” (vv. 33-35). O verdadeiro parentesco reside numa 
experiência comum, num interesse comum, numa meta comum, o Reino de Deus. Maria, mulher de 
discernimento, compreende esta nova forma de relacionamento fraterno e adere à nova família de Jesus. 

No capítulo 6, mais uma vez o evangelista expõe a rejeição do grupo familiar, desta vez trata-se do 
grupo mais amplo: os seus vizinhos de Nazaré e os seus parentes (cf. Mc 6,1-5; Mt 13, 55). É interes-
sante que Marcos aqui se refira a Jesus com a expressão: “o Filho de Maria”, quando o normal, numa 
sociedade patriarcal seria que o chamasse “Filho de José”. Os vizinhos e parentes, disse o evangelista, 
o desprezam porque era um homem de família simples. Lhes custa compreender que um homem tão 
comum possa ser um ungido de Deus.  

Talvez a intenção do evangelista tenha sido sublinhar que o desprezo é devido às suas origens comuns, 
mas acabou criando um problema para os católicos: «Não é este o carpinteiro, o filho de Maria, irmão 



67

de Tiago, José Judas e Simão? E as suas irmãs não estão aqui entre nós?» (v.3ab). Esta 
questão dos irmãos de Jesus tem suscitado muitas confusões e, portanto, há inúmeras 
reflexões exegéticas, que buscam dar respostas coerentes. Entretanto, as conclusões sempre 
apontam que a expressão: irmãos e irmãs no contexto cultural da época não se restringe 
a irmãos sanguíneos pelo que pode referir-se também aos primos (tal como acontece nas 
nossas culturas), deste modo é errado afirmar que Maria pudesse ter tido outros filhos.

Os textos que sustentam essas conclusões são: Marcos 15,40; 16,1 e Mt 27,56: onde se 
narra: “E também estavam ali algumas mulheres, entre elas Maria de Magdala, Maria, 
mãe de Tiago o menor e de José e de Salomé” (cf Mc 15,40). “E a mãe dos filhos de Ze-
bedeu” (cf Mt 27,56). Como pode observar-se, os textos referem que “os irmãos” de Jesus 
procedem de mães diferentes. Além do mais, em todo o Novo Testamento não há outras 
passagens que sustentem que Maria teria tido outros filhos8.  

2.2.	 Maria no Evangelho de Mateus

O evangelista Mateus dedica os dois primeiros capítulos a apresentar Maria como a mãe 
virginal do Messias. Mateus introduz seu Evangelho sublinhando a boa-nova à comunidade 
mateana de origem judaica. Esta boa nova começou com a inclusão de cinco mulheres 
(Tamar, Raab, Rute, Mulher de Urias e Maria), na genealogia de Jesus (cf. Mt 1,1-14). Com 
os nomes destas mulheres de origem “duvidoso” Mateus revela que o Messias esperado 
tem a sua origem junto aos pobres e desprezados, os que são considerados pecadores. 

Entretanto, o mais fascinante nesta longa genealogia é que embora Mateus siga a lógica 
da cultura Israelita da época, que apontava o homem como responsável pela descendência, 
quando chega a Maria, rompe com essa visão. E, escreve: “Jacó gerou José, esposo de 
Maria da qual nasceu Jesus” (v.16). Como podemos observar, aqui Maria é a que gera a 
vida, José é esposo. Trata-se de um grande acontecimento, embora muitas das vezes seja 
ignorado, pois o facto de Mateus referir o verbo “gerar” diretamente a Maria, está a dizer 
que Maria é sujeito, Maria é serva do Senhor, com um lugar de destaque na história da 
salvação.  

Logo, sublinha que Maria é virgem quando concebeu por obra do Espírito Santo e assim 
permanece (cf. Mt 1,18.24). Chama nossa atenção que nenhum dos evangelistas diga algo 
sobre a relação conjugal entre José e Maria, nem antes e nem depois do nascimento de 
Jesus. Esta omissão é a base para a posterior elaboração do dogma da virgindade de Maria, 
que mais à frente iremos explicar. 

8  Ibid., pág. 38-41.

7

M
A

R
IA

  N
A

  H
IS

T
Ó

R
IA

  D
A

  S
A

LV
A

Ç
Ã

O



68

Os evangelistas Mateus e Lucas apresentam a Maria como uma mulher ousada, uma vez que ela aceita 
ser a mãe de Jesus correndo o risco de ser morta. Ao estar desposada com José e ficar grávida antes 
do casamento, colocava-a numa situação desfavorável perante o povo. Pois segundo a lei mosaica a 
mulher que assim procedesse devia ser castigada e morta como adúltera (cf. Dt 22, 22-24; Lv 20,10) 
ou condenada a todo tipo de humilhação e exploração pelo resto da sua vida. 

O evangelista apresenta a José debatendo-se numa luta interior diante da gravidez de Maria. E faz 
questão de o situar entre os justos, ou seja, os que sabem discernir a ação de Deus no mundo. Assim, 
aos poucos José compreende a ação de Deus em Maria e a assume publicamente como esposa. De 
facto, o evangelista sublinha que, juntos Maria e José, derrubam as barreiras opressoras de uma cultura 
patriarcal e acolhem a vontade de Deus ao estilo das grandes figuras do Antigo Testamento. 

No relato da adoração dos Magos, a fuga ao Egito e no retorno a Nazaré aparece quatro vezes a expressão 
“o menino e sua mãe” (cf Mt 2,11.14.20). Podemos compreender que a intenção do evangelista seja 
enfatizar a união íntima da mãe e do filho e ao mesmo tempo apresentar a Maria como a mãe virginal 
do Messias associada ao destino do filho9.  

2.3.	 Maria no Evangelho de Lucas

Afonso Murad, escritor e teólogo brasileiro, na sua obra: Maria toda de Deus e tão humana diz que 
em Lucas Maria recebe um nome que nenhuma outra pessoa tem na Bíblia, Maria é chamada: “cheia 
de graça” ou “agraciada”. Pelo que parece, a intenção do evangelista é destacar a alegria como um 
sinal próprio de Jesus e de seus seguidores (cf. Lc 10 17. 21; 19,37; 24-52). Portanto, diz o teólogo, a 
primeira convidada a alegrar-se é Maria. Na narrativa da anunciação, o anjo saúda a Maria dizendo; 
“Alegra-te, Maria” (cf. Lc 1,28). Alegra-Te que o Messias está chegando! Se bem, Maria, coloca uma 
objecção (cf. v.34) diante da proposta de Deus, não demora em responder com um sim alegre e cheio 
de generosidade: “Eis aqui a serva do Senhor. Eu quero que se faça em mim segundo tua palavra” 
(cf. Lc 1,37). Confiante e alegre Maria abraça o projeto de salvação de Deus10.

O evangelista Lucas na sua obra delineia os traços da figura de Maria sublinhando que a principal 
qualidade de Maria não está somente na maternidade, mas nas qualidades que caracterizam o seguidor 
de Jesus, isto é, escutar a Palavra de Deus com fé, “guardá-la no coração”, “buscar o sentido dos fatos” 
e pôr-se a caminho levando Jesus aos outros (cf. Lc 2,19.51). 

Afonso Murad traz à tona o aspecto da espiritualidade da memória e da recordação que Lucas enfa-
tiza no cântico de Maria11. Nas Sagradas Escrituras, para ser fiel a Deus, Israel continuamente deverá 

9     Ibid., pág. 41-46.
10  Ibid., pág. 54.
11  Ibid., pág. 56-57.



69

recordar os prodígios que Deus realizou em seu favor (cf. Dt 4,32-40; 5,1-4; 6,12; 8,2-5; 
Is 48,1). De facto, muitos salmos são orações de memória atualizadas para o presente (cf. 
Sl 44, 48, 78, 80, 95, 98,105,135,136). Num mundo tecnologizado e acelerado o catequista 
tem o dever sagrado de aprender com Maria a espiritualidade da memória e da recordação 
e ensiná-la aos catequizandos.

O evangelista exalta a Maria como peregrina na fé, como mulher de consciência profética 
e social que vemos expressa no canto do Magnificat. Este cântico revive a esperança dos 
profetas de que, com o Messias, virá um tempo de justiça e felicidade para todos, espe-
cialmente para os sofredores. Jesus realiza a profecia do Magnificat (Lc 13,30; 14,9) e 
apresenta a Maria, sua mãe, como a perfeita discípula que ouve a palavra, medita-a no 
coração e a faz frutificar.

Lucas dedica-se a mostrar a estreita relação de Maria com o Espírito Santo: Maria é espe-
cialmente contemplada pelo Espírito Santo. Torna-se mãe de Jesus pela acção criadora do 
Espírito Santo. O Espírito Santo, com quem Maria esteve profundamente unida, lhe dá 
força para acolher o mistério divino.

2.4.	 Maria no Evangelho de São João 

As características do quarto Evangelho que têm impacto na reflexão sobre Maria são: 

a)	 Jesus, a Palavra, já estava junto de Deus desde a Criação do mundo, por isso este 
evangelista, João, dá pouco destaque ao processo humano do seu crescimento. 

b)	 O evangelista contrapõe imagens tais como luz e trevas, verdade e mentira, ser de 
baixo e ser do alto.

c)	 Ele não fala de milagres mas de sete sinais.
d)	 Descreve a Igreja como comunidade dos discípulos e amigos de Jesus.

Nesse horizonte, revela características de Maria, por exemplo qual é o lugar de Maria na 
missão de Jesus e sua contribuição na comunidade dos discípulos e amigos de Jesus.  

No quarto Evangelho Maria é colocada apenas duas vezes: 
1)	 No primeiro dos sete sinais: as Bodas de Caná (Jo 2,1-11).
2)	 Na crucifixão (Jo 19, 26)

Isto é, no início da missão de Jesus e no final da sua missão, com isso o evangelista está 
mostrando que Maria tem um lugar especial, pois está presente nos momentos mais im-
portantes da vida de Jesus. 

Nas Bodas de Caná (Jo 2,1-11)

A festa das núpcias no tempo de Jesus era muito importante, tanto que os profetas usa-

7

M
A

R
IA

  N
A

  H
IS

T
Ó

R
IA

  D
A

  S
A

LV
A

Ç
Ã

O



70

ram-se desta imagem da união amorosa do matrimônio para falar da aliança do amor de Deus e de 
sua intimidade com o povo eleito (cf. Is 62, 4b-5; Os 2,18-22).  Era comum em Caná que as festas 
durassem até sete dias (cf. Gn 29,27; Jz 14,12; Tb 11,18.19). 

Na narrativa conta-se que Maria está na festa em Cana com Jesus e seus discípulos, logo o vinho aca-
bou12 e Maria dirigindo-se a Jesus lhe pede que faça algo para que a festa não acabe de forma triste 
(cf. Jo 2,3). A resposta parece indicar que há uma diferença de percepção entre Jesus e Maria (v.4). O 
que mais chama nossa atenção é que Jesus chamou a Maria de “mulher” e  não de mãe. 

De fato, nos dois momentos cruciais, da vida de Jesus, em que Maria aparece ela é chamada de “Mulher” 
(cf. Jo 2,4-21 e 19, 26). Porém, é comum Jesus referir-se a outras mulheres com o título “mulher13”, 
por exemplo à samaritana ( Jo 4,21) a Madalena (Jo 20,15.17). É possível concluir que com o título 
“Mulher” Jesus esteja  reconhecendo o valor de Maria como mulher e figura feminina efetiva e sim-
bólica da comunidade cristã. 

Outra característica que o evangelista ressalta de Maria é sua docilidade à vontade de Deus e sua 
capacidade pedagógica para ensinar e guiar os discípulos a ter fé em Jesus: «Façam tudo o que ele 
lhes disser» (Jo 2,5) e a reunir-se em torno dele. Sua presença silenciosa com outras mulheres e o 
discípulo amado, junto a Jesus na cruz mostra o amor de mãe que persevera junto da comunidade. As 
características de Maria reveladas no quarto evangelho, sejam a bússola na vida do catequista, para 
que sabendo qual é seu lugar na missão de Jesus dê sua contribuição para o bem da comunidade cristã.  

3.	 Maria na Tradição da Igreja
A Tradição antecede a Escritura, trata-se do movimento de trazer, conservar e transmitir conhecimento 
e valores da revelação de Deus no decurso da história do povo de Deus. Tanto o povo de Israel quanto 
a Igreja, conservam em escritos os relatos inspirados pelo Espírito Santo. Na tradição14 Maria ocupa 
um lugar especial. 

A reflexão sobre Maria vai além dos dados bíblicos, pois incorpora a memória coletiva e seletiva da 
tradição, mas por outro lado a imagem bíblica de Maria legítima e reorienta a tradição. A tradição 
estabeleceu alguns critérios para ampliar o sentido dos textos bíblicos: 

1)	 Aceitar que o sentido original do texto não esgota as possibilidades de interpretação, mas 
analisa-as criticamente.

2)	 Sempre que possível, conciliar diferentes visões, para ampliar o leque de sentidos.
3)	 Ter consciência da perspectiva adotada.
4)	 Acolher os “sinais dos tempos” das mudanças culturais e da situação existencial das pessoas e 

12	 O vinho era a bebida básica, pois as famílias produziam e consumiam vinho caseiro, portanto, numa festa de casamento 
não podia faltar o vinho. 

13	 Os profetas, no Antigo Testamento, usavam a imagem de “mulher” para representar o povo de Deus em relação ao 
Senhor da aliança (cf. Os 1,2; Is 26,17; Jr 31,4).

14	 A tradição aqui refere-se aos ensinamentos sobre as verdades de fé outorgadas pelo Senhor, proclamadas pelos 
apóstolos e preservadas pelos pais da Igreja.



71

das comunidades como critério operacional para interpretações legítimas.
5)	 Manter a centralidade de Cristo.

A partir dessa compreensão viva da Tradição, sempre referida à Escritura, pode-se entender 
como a figura de Maria ampliou-se tanto no decurso da história. Entretanto, não se pode 
entender todo o dito como se fossem expressões divinas e portanto, fechar-se nelas, pois 
o Espírito de Deus está continuamente agindo na história.  

4.	 Os Dogmas marianos

Os dogmas foram criados para ajudar a comunidade eclesial a se manter unida no rumo à 
Jesus. Os grandes dogmas da Igreja, surgiram desde os primeiros séculos com o objectivo 
de resolver problemas de fé que não podiam ser resolvidos somente pela Sagrada Escritura. 
Estes dogmas são ao mesmo tempo infalíveis e reformados.

Os dogmas marianos são: 

●	 A Maternidade divina

Nos primeiros séculos, o Cristianismo penetrou em várias culturas da Ásia e do Meio 
Oriente, ao inculturar-se tomou vários elementos do modo de pensar e de sentir desses 
povos. Um dos pensamentos dominantes era o gnosticismo, este pregava a salvação por 
meio do conhecimento da verdade. O conhecimento era a luz e o corpo trevas. Essa ten-
dência espiritualista descaracterizava a encarnação do filho de Deus. Para defender que 
Cristo verdadeiramente se encarnou e nasceu como um de nós, alguns Pais e Mães da Igreja 
diziam que Maria é aquela que engravidou, esperou e parturio (pariu) o Filho de Deus. 

O Bispo Nestório defendia que Maria só podia ser parturiente da natureza humana de 
Cristo, dessa forma, ela seria somente a Cristotókos. a questão é resolvida parcialmente 
no Concílio de Éfeso (431). O concílio reafirma a unidade humana e divina de Cristo. Em 
consequência Maria é a Mãe de Jesus Cristo, a Theotókos.  Mais tarde, no Concílio de 
Calcedônia (451) para evitar o equívoco de entender que Maria, fosse a Mãe da Trindade, 
estabelece o dogma da Theotókos especificando que: Maria é a Mãe do filho de Deus 
encarnado e, portanto, é a Mãe da pessoa inteira de Jesus Cristo. 

●	 A Virgindade

Os Evangelhos de Mateus e Lucas narram que a concepção de Jesus aconteceu por obra do 
Espírito Santo, sem intervenção do ser humano do sexo masculino. Mais tarde os Pais da 
Igreja na formulação de fé da Igreja afirmam que Jesus foi concebido e nasceu da Maria 
Virgem. O dogma da Virgindade de Maria foi formulado no II Concílio de Constantinopla, 
no ano de 553. Este dogma tem três componentes: 1) Maria Virgem concebeu Jesus por 
obra do Espírito Santo, sem ter relações sexuais com José (concepção virginal); 2) Maria 
fez uma opção pelo celibato por toda a vida (virgindade perpétua; 3) no momento do parto 

7

M
A

R
IA

  N
A

  H
IS

T
Ó

R
IA

  D
A

  S
A

LV
A

Ç
Ã

O



72

aconteceu algo extraordinário (virgindade no parto). 

Embora existam muitas discussões em torno deste dogma o importante é não perder de vista que ele 
tem: sentido cristológico: Jesus é nova criação no Espírito; sentido salvífico: a encarnação e a redenção 
chegam até nós por meio da disponibilidade ao dom de Deus; sentido existencial: a Virgindade de 
Maria é expressão de sua consagração total a Deus, “corpo e alma”; sentido antropológico: em Maria, 
o corpo humano torna-se templo de Deus15.

●	 A Imaculada Conceição

O dogma da Imaculada Conceição foi formulado numa visão da teologia da graça e do Pecado Original, 
a expressão “Pecado Original” foi cunhada por Santo Agostinho, no século V. O “Pecado Original” 
não é pecado em sentido estrito, mas em sentido analógico. O pecado não faz parte do sonho de Deus 
e sim da atual condição humana que sofre da ação do mistério do mal e consente com a iniquidade. 
Deus criou o ser humano para viver no paraíso, na intimidade de Deus (estado de graça), esta condição 
de viver em estado de graça vai se denominar “Graça Original”.

O Dogma da Imaculada Conceição (1854) deve ser compreendido no horizonte da teologia da Graça, 
que expressa: “Deus age gratuitamente por simples amor e não por mérito humano”. E “a graça só se 
torna efetiva, realizando o projeto salvífico de Deus”. O dogma afirma que Maria, mãe, educadora e 
perfeita discípula de Jesus, que respondeu a Deus de forma total, tem sua raiz na Graça. Imaculada 
significa inteireza, liberdade profunda em Deus. O fato de Maria ser Imaculada a torna a imagem de 
todo ser humano inteiro, feliz, cheio de Deus e tão humano16. 

●	 A Assunção

As Sagradas Escrituras nada dizem sobre o final da vida de Maria. Alguns escritos chamados apócrifos17 
dizem que Maria teria morrido com 72 anos. Morreu e foi assumida. A palavra assunção significa ser 
assumido por alguém. Os cristãos dos primeiros séculos tinham o costume de guardar os restos mortais 
dos mártires, no entanto não existe nenhuma notícia do corpo de Maria. O que se sabe é que desde 
o final do século IV já se encontram referências à festa da “dormição de Maria” e do túmulo vazio, 
em uma capelinha em Jerusalém. Alguns Pais da Igreja deixaram seus testemunhos de que Maria não 
sofreu corrupção depois da morte (por exemplo, Santo Efrém séc IV e V; Santo Epifânio séc. VI)18.

No século VI, começa a difundir-se no Oriente a celebração do trânsito ou dormição de Maria, fixada 
para 15 de agosto. Tal tradição passa para Roma no século VII, com o Papa Sérgio I. No século VIII 
surge a devoção da assunção de Maria na França e na Inglaterra. A definição do dogma da Assunção 

15  Ibid., pág. 158.
16  Ibid., pág.161-176.
17	 Apócrifo vem do grego: apókryphos e do latim: apocrўphu e se refere aos escritos que não são constitutivos do cânon 

bíblico.  
18	 Efrém nasceu no ano 306, bem no início do século IV, na cidade de Nisibi, atual Turquia. Dedicou a Maria mais de 

vinte poemas. O papa Bento XV declarou-o doutor da Igreja em 1920. Santo Epifânio (+403), natural da Palestina, 
homem culto, foi Bispo de Salamina, na Ilha de Chipre, foi grande defensor da Virgindade Perpétua de Maria.



73

de Maria foi estabelecido em 1950, com o Papa Pio XII.  A grande razão teológica é que 
Maria, a Mãe de Deus, está estreitamente unida a seu Filho e compartilha de seu destino19. 

5.	 Maria nas devoções e na liturgia

Os católicos demonstram seu amor e confiança na Mãe de Jesus de muitas formas: com 
a reza do terço, a coroação de Maria, as novenas, as peregrinações, as consagrações etc. 
As devoções se herdam dos pais ou se apreendem na catequese ou de pessoas conhecidas. 
A devoção a Maria é um traço característico de cristãos ortodoxos e católicos. A devoção 
consiste em expressões cultuais, elaboradas e transmitidas. A liturgia é a expressão cultual 
oficial da Igreja. Na liturgia, a comunidade se dirige ao Pai, pelo Filho, no Espírito Santo.

Jesus, o único mediador, nos reúne como comunidade de discípulos e nos dá seu Espírito 
para que sejamos o povo messiânico. A causa que Jesus confia aos seus de colaborarem 
na salvação do mundo não acaba com a morte. Nós acreditamos que todas as pessoas que 
viveram uma vida em Deus, por exemplo, os santos estão ressuscitados junto de Deus e 
de alguma forma continuam unidos a nós. Inspirados nos seus exemplos, podemos, com 
sua ajuda, com sua intercessão continuar suas boas obras e testemunhar Cristo no mundo. 

Maria tem um lugar de destaque na comunhão dos santos, por isso, podemos rezar a ela, 
contar com sua intercessão, pedir sua proteção e auxílio e entregar-nos em suas mãos. Os 
diversos nomes que lhe damos às “Nossas Senhoras” são diferentes formas de apresentar 
Maria enquanto glorificada junto de Deus. O Papa Paulo VI afirmou que em Maria tudo 
é relativo a Cristo e depende dele, por isso o culto mariano tem orientação cristológica e 
eclesial. A finalidade última do culto à bem-aventurada Virgem Maria é a de glorificar a 
Deus e levar os cristãos a aplicarem-se numa vida conforme o projecto salvífico de Deus.  

Pedir a intercessão dos santos é uma prática que remonta aos primeiros séculos da Igreja. 
Há relatos que narram como os cristãos presos pediam aos destinados ao martírio que in-
tercedessem por Eles quando chegarem junto do Senhor Jesus. Nas catacumbas as relíquias 
dos mártires foram guardadas com respeito e devoção. Esta prática recebeu legitimidade 
ao ponto de que no Credo se professa: “creio na comunhão dos santos”. 

Na comunhão dos Santos Maria tem um lugar especial, pois ela é a Mãe do Salvador, vive 
em relação a Deus e a nós e por isso mesmo continua ao nosso lado nos conduzindo a seu 
Filho Jesus. 

O estudo da exegese bíblica sobre Maria assim como as reflexões em torno de Maria nas 
devoções, isto é, o estudo da mariologia contemporânea segue em aberto. Aqui apenas 
trouxemos uma síntese sustentada no livro do grande mariólogo, teólogo, escritor e pro-
fessor brasileiro, Afonso Murad.    

19  MURAD, A., op. cit., pág. 131-192.

7

M
A

R
IA

  N
A

  H
IS

T
Ó

R
IA

  D
A

  S
A

LV
A

Ç
Ã

O



74

6.	 Síntese conclusiva

Muitos autores afirmam com razão que Maria foi a primeira discípula de Cristo, porque desde o pri-
meiro momento se dispôs a ser a serva da «Palavra», serva de Jesus. Neste capítulo apresentamos 
alguns apontamentos sobre a figura de Maria na história da salvação.

7.	 Exercícios de consolidação

- Escolhe um dos dogmas marianos e explique-o por tuas palavras.

- Podemos encontrar dados sobre a vida de Maria nas Sagradas Escrituras? Justifique.



75

Capítulo VIII: 

LITURGIA E CATEQUESE

1.	 Introdução

Um dos aspetos fundamentais da vida cristã é a maneira como o cristão celebra a sua fé. A 
Liturgia, como veremos já a seguir, tanto diz respeito a maneira como os cristãos celebram 
a sua fé, como as normas ditadas pela Igreja para garantir a disciplina em tais celebrações.

2.	 O que é liturgia?

Liturgia é a participação activa e viva do povo de Deus. Um dos aspectos que manifesta 
essa vivacidade é uma liturgia inculturada e participativa valorizando o Domingo como o 
dia do Senhor em que a comunidade se reúne para celebrar a sua fé.

2.1.	 A celebração litúrgica

É a comemoração dos mistérios da morte e ressurreição de Cristo. Estes mistérios renovam 
constantemente a sua fé e o seu culto a Deus. Celebrar a liturgia é exercitar, praticar, repetir, 
falar sempre os mistérios da morte e ressurreição de Cristo20. Por exemplo, o Domingo da 
Páscoa. Essas celebrações são dividas em tempos.

O Ano Litúrgico começa com o Primeiro Domingo do Advento e termina na última semana 
do Tempo Comum, onde se celebra a solenidade de Nosso Senhor Jesus Cristo, Rei do 
Universo (Cristo Rei). Em outras palavras, ele começa e termina quatro semanas antes 
do Natal. 

2.2.	 Uma Liturgia inculturada

Inculturação - é tida como a relação criativa e dinâmica entre a mensagem cristã e uma 
cultura ou culturas. É a encarnação do Evangelho nas culturas e ao mesmo tempo intro-
dução dessas culturas na vida da Igreja. Inculturação significa uma íntima transformação 
dos autênticos valores culturais através da sua integração no cristianismo e o enraizamento 
do cristianismo nas diversas culturas21.

20  cfr. SARTORE, D., TRIACCA, A. M., CIBIEN, C. (eds.). Liturgia (I dizionari). s.l.: San Paolo Edizioni 
2001.
21 CONGREGAÇÃO PARA O CULTO DIVINO E DISCIPLINA DOS SACRAMENTOS. Instrução 

8

L
IT

U
R

G
IA

  E
  C

A
T

E
Q

U
E

S
E



76

Uma Liturgia Inculturada vai ser a criatividade conveniente e adaptável da liturgia na cultura de um 
povo. Para dizer que quando a fé é semeada numa sociedade, deve haver o fenómeno da inculturação, 
e para tanto, a fé cristã não pode existir sem uma forma cultural, que só ocorre numa relação de reci-
procidade entre a fé e a cultura.

Portanto a Liturgia Inculturada é uma atitude natural, considerando que a celebração da fé já nasce 
cultural num contexto simbólico e social. 

3.	 Conceitos necessários

3.1.	 Necessidade da Inculturação

De uma parte, a penetração do Evangelho num dado ambiente socio-cultural fecunda como de den-
tro, fortifica, completa e restaura em Cristo as qualidades do espírito e os dotes de cada povo. Doutra 
parte, a Igreja assimila esses valores, no caso que os mesmos sejam compatíveis com o Evangelho, 
para aprofundar o anúncio de Cristo e para melhor exprimi-lo na celebração litúrgica e na vida da 
comunidade dos fiéis.

O fim principal da Inculturação é de ajudar o povo a acolher e a viver melhor a mensagem evangélica. 
Percebê-la com as suas categorias mentais. É igualmente para participar com mais envolvimento nos 
actos litúrgicos.

Exigências

Evite-se o perigo que a introdução de elementos culturais não pareça aos fiéis como retorno a um estado 
anterior à Evangelização22. Inculturação não se deve confundir com sincretismo religioso. 

 Competências

Todo o movimento de inculturação, depende unicamente da autoridade da Igreja. Tal autoridade 
compete à Sé Apostólica que a exerce através da Congregação para o Culto Divino e a Disciplina 
dos Sacramentos; compete também nos limites previstos pelo Direito, às Conferências episcopais e 
ao Bispo diocesano. Nenhum outro, absolutamente, mesmo se é sacerdote, acrescente, tire ou mude 
algo de sua iniciativa, em matéria litúrgica. A inculturação não é, portanto, deixada à iniciativa pes-
soal dos celebrantes, nem à iniciativa colectiva da assembleia23. A nível de uma nação, o processo da 
Inculturação Litúrgica é da responsabilidade da Conferência Episcopal a qual apoiando-se de peritos 
em diversas áreas, como é a da Bíblia, Liturgia e Teologia e expoentes das religiões não cristãs, pode 

Varietates Legitimae (1994). Disponível em: https://cdn.dj.org.br/wp-content/uploads/2020/10/A-inculturacao-Varietates-
Legitimae.pdf., nº 4.
22   Ibid., nº 32.
23   Ibid., nº 37.



77

discernir, avaliar e legitimar, em consonância com a Congregação para o Culto Divino e a 
Disciplina dos Sacramentos, uma dada experiência de inculturação ou o que deve ser mo-
dificado nas celebrações litúrgicas de acordo com as tradições e a mentalidade do povo24.

3.2.	 O Rito e o texto litúrgico

O ritual efectua este percurso de regresso às origens daquilo que dá sentido a todas as coisas.

3.3.	 Os Sinais e os Símbolos litúrgicos

As Cores Litúrgicas
A cor diz respeito aos paramentos do celebrante, à toalha do altar e do ambão e a outros 
símbolos litúrgicos da celebração. Vejamos em qual tempo litúrgico são usadas e qual o 
seu sentido:

Cor roxa
Usa-se no Advento, na Quaresma, na Semana Santa (até Quinta-Feira Santa de manhã), e 
na celebração de Finados, como também nas exéquias.

Cor branca
Usa-se: na solenidade do Natal, no Tempo do Natal, na Quinta-Feira Santa, na Vigília 
Pascal do Sábado Santo, nas festas do Senhor e na celebração dos santos. Também no 
Tempo Pascal é predominante a cor branca.

Cor vermelha
Usa-se: no Domingo da Paixão e de Ramos, na Sexta-Feira da Paixão, no Domingo de 
Pentecostes e na celebração dos mártires, apóstolos e evangelistas.

Cor rosa
Pode-se usar: no terceiro Domingo do Advento (chamado "Gaudete") e no quarto Domingo 
da Quaresma (chamado "Laetare"). Esses dois domingos são classificados, na liturgia, de 
"domingos da alegria", por causa do tom jubiloso de seus textos.

Cor preta
Pode-se usar na celebração de Finados

Cor verde

24   Ibid., nº 30, 62-66.

8

L
IT

U
R

G
IA

  E
  C

A
T

E
Q

U
E

S
E



78

Usa-se: Em todo o Tempo Comum, exceto nas festas do Senhor nele celebradas, quando a cor litúrgica 
é o branco.

Cor dourada
É usado nas grandes solenidades do Ano Litúrgico como Páscoa, Natal, Ordenações... Pouco usado 
hoje em dia é a cor das grandes solenidades e grandes festas litúrgicas. Em muitos casos substitui as 
demais cores, assim como o branco.

As diferentes cores das vestes litúrgicas visam manifestar externamente o caráter dos mistérios cele-
brados, e também a consciência de uma vida cristã que progride com o desenrolar do ano litúrgico. No 
princípio havia uma certa preferência pelo branco. Não existiam ainda as chamadas "cores litúrgicas".

4.	 O Ano Litúrgico

O Ano Litúrgico é composto de diversos "tempos litúrgicos", e sua estrutura é a seguinte:

●	 Tempo do Advento
●	 Tempo do Natal
●	 Tempo Comum (Primeira parte)
●	 Tempo da Quaresma
●	 Tríduo Pascal
●	 Tempo Pascal
●	 Tempo Comum (segunda parte)

a) Tempo do Advento

Início: Primeiro Domingo do Advento. Término: 24 de dezembro, à tarde. Duração do tempo: quatro 
semanas. A espiritualidade: esperança. O ensinamento: anúncio da vinda do Messias. A cor: Roxa

Esse tempo é dividido em duas partes: do início até o dia 16 de dezembro, a Igreja se volta para a se-
gunda vinda do Salvador, que vai acontecer no fim dos tempos. A partir do dia 17 até o final, a Igreja 
se volta para a primeira vinda do Salvador, que se encarnou no ventre de Maria e nasceu na pobre 
gruta de Belém.

O terceiro Domingo é chamado Domingo "Gaudete", ou seja, Domingo da alegria. Essa alegria é 
por causa do Natal que se aproxima. Nesse dia, pode-se usar cor-de-rosa. É uma cor mais suave. Os 
personagens bíblicos mais lembrados nesse tempo são: Isaías, João Batista e Maria.



79

O símbolo mais comum desse tempo é a Coroa do Advento, com quatro velas a serem 
acesas a cada Domingo.

Outras anotações: durante este tempo usa-se instrumentos musicais e ornamenta-se o altar 
com flores; porém, com moderação. A recitação do Hino de Louvor ("Glória a Deus nas 
alturas") é omitida.

b) Tempo de Natal

Início: 25 de Dezembro. Cor Branco. Espiritualidade: Fé, alegria, acolhimento. Ensina-
mento: O Filho de Deus se fez Homem. Símbolos: presépio; luzes.

No primeiro Domingo após o dia 25 de dezembro, celebra-se a Festa da Sagrada Família; 
porém, quando o Natal do Senhor ocorre no Domingo, a Festa da Sagrada Família se 
celebra no dia 30 de Dezembro.

No dia 01 de Janeiro, celebra-se a Solenidade da Santa Maria, Mãe de Deus. No segundo 
Domingo depois do Natal (entre 2 e 8 de Janeiro), celebra-se a Solenidade da Epifania do 
Senhor.

Toda semana seguinte a esse dia é chamada: Oitava do Natal. São dias tão solenes quanto 
o dia 25.

No Domingo seguinte à Epifania, se ocorrer no Domingo 7 ou 8 de Janeiro, a Festa do 
Batismo do Senhor é celebrada na segunda-feira seguinte. O Tempo do Natal termina com 
a Festa do Batismo do Senhor.

c) Tempo Comum (Primeira Parte)

Início: primeiro dia logo após a Festa do Batismo do Senhor. O Tempo Comum é interrom-
pido pela Quaresma. Com isso, essa primeira parte vai até a Terça-feira de Carnaval, pois 
na Quarta-feira de Cinzas já começa o Tempo da Quaresma. A cor deste tempo é verde. 
A espiritualidade: Escuta da Palavra de Deus. Ensinamento: Anúncio do Reino de Deus.

8

L
IT

U
R

G
IA

  E
  C

A
T

E
Q

U
E

S
E



80

d) Tempo da Quaresma

Início: Quarta-feira de Cinzas. Término: Quinta-feira Santa de manhã. Espiritualidade: Penitência e 
conversão. Ensinamento: A Misericórdia de Deus. Cor: Roxa

O quarto Domingo é chamado "Laetare", ou seja, Domingo da Alegria. Semelhante ao terceiro Domingo 
do Advento, o quarto da Quaresma também é caracterizado pela alegria da Páscoa que se aproxima. 
Nesse dia, também pode-se usar paramento cor-de-rosa, que é uma cor mais suave.

O sexto Domingo da Quaresma é Domingo de Ramos na Paixão do Senhor. Nesse dia, a cor é Vermelha. 
Também nesse dia, inicia-se a Semana Santa. Observações para o Tempo da Quaresma: exceptuando o 
Domingo "Laetare" (Alegria), não se ornamenta o altar com flores e o toque de instrumentos musicais 
é só para sustentar o canto. Durante todo o Tempo, omite-se o Aleluia, bem como também o Hino de 
Louvor.

	 e) Tríduo Pascal

Terminado a Quaresma na Quinta-feira Santa de manhã, a partir da tarde desse dia, começa o Tríduo 
Pascal: Quinta-feira Santa; Sexta-feira Santa e Sábado Santo.

Na Quinta-feira, à tarde, celebra-se a Missa da Ceia do Senhor e o “Lava-pés”. A cor do paramento é 
Branca. Trata-se de uma Missa solene e deve-se ornamentar o altar com flores. Ao final da Celebração 
é feito o translado do Santíssimo Sacramento para um lugar apropriado.

Na Sexta-feira Santa, celebra-se a Acção Litúrgica da Paixão e Morte de Nosso Senhor Jesus Cristo. 
Essa celebração não é Missa. Para dizer que na sexta feira Santa e Sábado Santo até às 16h não temos 
celebração Eucarística. A cor é vermelha.

No Sábado Santo, à noite, celebra-se a Vigília Pascal, mãe de todas as vigílias.

	 f) Tempo Pascal

Início: Primeiro Domingo da Páscoa

Toda a semana seguinte a esse dia é chamada Oitava de Páscoa. São dias tão solenes quanto àquele 
primeiro Domingo.



81

No sétimo Domingo da Páscoa, celebra-se a Solenidade da Ascensão do Senhor.

O Tempo Pascal termina com a Solenidade de Pentecostes. Espiritualidade do Tempo Pascal: 
Alegria em Cristo Ressuscitado. Ensinamento: Ressurreição e vida. A cor litúrgica é Branca. 

	 g) Tempo Comum (Segunda Parte)

O Tempo Comum que havia sido interrompido pela Quaresma, reinicia na Segunda-feira 
após a solenidade de Pentecostes. No Domingo seguinte, celebra-se a Solenidade da San-
tíssima Trindade. Nesse dia, a cor é Branca.

Na Quinta-feira após o Domingo da Santíssima Trindade, celebra-se a Solenidade do Corpo 
e Sangue de Nosso Senhor Jesus Cristo ("Corpus Christi").

A duração do Tempo Comum, contando desde a primeira parte, é de 34 semanas. Na 34ª 
(trigésima quarta) semana, mais especificamente na véspera do Primeiro Domingo do Tempo 
do Advento, termina o Tempo Comum e, consequentemente termina aquele Ano Litúrgico, 
devendo, portanto, iniciar o outro como primeiro Domingo do Tempo do Advento.

4.1.	 Ciclos litúrgicos das leituras

A Igreja estabeleceu, para o Rito Romano, uma sequência de leituras bíblicas que se repe-
tem a cada três anos, aos domingos e em solenidades. As leituras desses dias são divididas 
em ano A, B e C, cumprindo sempre três ciclos: no Ano (ou ciclo) A, predomina a leitura 
do Evangelho de São Mateus; no Ano (ou ciclo) B, predomina a leitura do Evangelho 
de São Marcos e no Ano (ou ciclo) C, predomina a leitura do Evangelho de São Lucas.

4.2.	 Hierarquia das celebrações

Não há nenhum erro doutrinal em usar o termo ‘festa’ para todos os casos, mas é recomen-
dável aprender que, na Igreja, existe uma hierarquia de celebrações. Elas se estruturam em 
três tipos básicosː as memórias, as festas e as solenidades

Solenidades - são as celebrações de grau mais alto, reservadas aos mistérios mais im-
portantes da nossa féː por exemplo, a Páscoa, o Pentecostes, a Imaculada Conceição, os 
principais títulos de Jesus, como Cristo Rei e o Sagrado Coração, além de celebrações que 
honram alguns santos de particular importância na história da salvação, como é o caso das 
solenidades de São Paulo e do nascimento de São João Baptista.

8

L
IT

U
R

G
IA

  E
  C

A
T

E
Q

U
E

S
E



82

Nas solenidades, assim como nos Domingos, a celebração Eucarística tem três leituras, a oração dos 
fiéis, o Credo e o Glória (inclusive quando a solenidade cai no Advento ou na Quaresma). As soleni-
dades também têm as orações próprias e exclusivasː Antífonas de entrada, oração inicial, oração sobre 
as oferendas, antífona da Comunhão e oração depois da Comunhão. Na maioria dos casos há também 
um prefácio especial.

Algumas solenidades são festas de preceito e outras nãoː isto depende da realidade pastoral de cada 
país e, portanto, do critério da respectiva conferência episcopal.

As solenidades que caem nos Domingos são celebradas como tais durante o Tempo Comum e o Tempo 
de Natal, mas costumam ser transferidas para a segunda-feira quando caem num domingo do Advento, 
da Quaresma, da Semana Santa e do tempo Pascal.

Festas: honram algum mistério ou título de Jesus, de Nossa Senhora e de santos particularmente re-
levantes, como os apóstolos, os evangelistas e outros de grande importância histórica, tais como São 
Lourenço. As festas costumam ter orações próprias, mas são feitas somente duas leituras e o Glória. 
Diferentemente de outras festas, as dedicadas a Jesus, como a Transfiguração e a Exaltação da Santa 
Cruz, são celebradas também quando caem no domingo, e, nesse caso, têm três leituras: Glória e o 
Credo.

Memórias: é geralmente a celebração de um santo, mas pode ainda celebrar algum aspecto de Jesus 
ou de Maria. É o caso da memória facultativa do Santo Nome de Jesus e da memória obrigatória do 
Imaculado Coração de Maria.

No tocante à liturgia, não existe diferença entre a memória facultativa e a memória obrigatória. 
Toda memória tem ao menos uma oração própria de abertura. Quanto às leituras, elas podem ou não 
ser específicas: no geral, prefere-se que sejam mantidas as leituras do dia, a fim de evitar que se in-
terrompa excessivamente o ciclo contínuo das leituras próprias de cada tempo; no entanto, há leituras 
específicas que devem ser usadas no caso de alguns santos, especialmente os mencionados na própria 
Sagrada Escritura, como, por exemplo, Marta, Maria Madalena e Barnabé.

Durante a Quaresma e em parte do Advento (de 17 a 24 de dezembro), usa-se apenas a oração coleta 
do santo; todo o resto é o ordinário daquele dia.

Caso especial: O dia de finados, celebrado em 2 de novembro, tem prioridade sobre o domingo apesar 
de não ser uma solenidade.

Variações geográficas: Há casos em que uma determinada celebração tem classificação diferente 



83

conforme a região, já que alguns santos são mais venerados em um lugar do que em ou-
tros, por exemplo. É o caso de São Bento: seu dia é memória obrigatória no calendário 
universal, mas é festa na Europa por ser um dos padroeiros do continente e é solenidade 
na diocese de Montecassino, onde está enterrado.

Há solenidades, como o Corpus Christi, que podem ser ou não de preceito conforme 
determinação da Conferência Episcopal de cada país: a decisão se baseia na realidade 
pastoral local. Por isso há países que mantêm a tradicional celebração na quinta-feira e 
como festa de preceito; outros mantêm o dia, mas não como preceito; e outros ainda, que 
já são a maioria, nos quais a celebração é transferida para o domingo seguinte a fim de 
garantir a máxima participação dos fiéis. No Vaticano, o dia do Corpo e do Sangue do 
Senhor continua sendo celebrado na quinta-feira, com a procissão do Santíssimo Sacra-
mento conduzida pelo Santo Padre. Já a diocese de Roma, assim como o resto da Itália e 
Moçambique celebram esta solenidade no domingo seguinte. 

5.	 A Santa Missa

A Santa Missa é a reprodução do sacrifício de Cristo que celebramos na Páscoa. É a memória 
da Paixão, Morte e Ressurreição de Jesus. É a celebração eucarística por excelência.

Nós, cristãos, vamos à Missa aos Domingos para encontrar o Senhor Ressuscitado, ou 
melhor, para nos deixarmos encontrar por Ele, ouvir a sua palavra, alimentar-nos à sua 
mesa e assim tornar-nos Igreja, isto é, seu Corpo místico vivo no mundo. No encontro com 
Jesus Eucarístico é possível encontrar a paz no coração.

Nessa atitude das três pessoas da Trindade, entendemos que a Santa Missa tem duas di-
mensõesː

●	 A de sacramento, que atualiza a ceia pascal;
●	 A de sacrifício, que atualiza a redenção de Cristo na Cruz.

Essas duas realidades encontradas na Santa Missa, permitem que entendamos quando o 
Catecismo da Igreja Católica (CIC), no n° 1324, diz que a Eucaristia é a fonte e ápice de 
toda a vida cristã. O Catecismo no n° 1326 ainda continua dizendo: pela Santa Missa, nós 
nos unimos à Liturgia do céu e antecipamos a eternidade.

Atitudes importantes que nós católicos devemos saber é que, precisamos “celebrar o que 
cremos e crer no que celebramos”. Quando vivemos essas duas atitudes, estamos fazendo da 
nossa vida “verdadeiras liturgias”. Colocando a todo momento a Trindade em nossos actos.

8

L
IT

U
R

G
IA

  E
  C

A
T

E
Q

U
E

S
E



84

6.	 Síntese conclusiva

Neste capítulo apresentamos os elementos mais importantes da Liturgia, entendida como a maneira 
que os cristãos vivem a sua fé, a criatividade e a participação ativa nas celebrações, mas também as 
normas dadas pela autoridade competente da Igreja para garantir a disciplina nas celebrações.

7. Exercícios de consolidação

- O que significa «Liturgia inculturada»?

- Quando se utiliza a cor verde na Liturgia?

- Existe alguma diferença entre uma solenidade e uma memória?



85

Capítulo IX: 

CATEQUESE DIGITAL

1.	 Introdução

Neste tempo tão singular, no qual já se fala de um “sexto continente", o continente digital, 
não é possível iludir-se do impacto e das consequências que a revolução digital trouxe para 
nossas vidas. Os catequistas devem estar cientes de que para evangelizar o ser humano 
de hoje, especialmente se jovem ou adolescente, é preciso adentrar no universo digital.

Desejando responder aos desafios do universo digital, neste capítulo propomos linhas 
orientadoras inspiradas na pesquisa atual sobre a “Catequese Digital". A influência digital 
está mudando a vivência da fé dos nossos catequizandos, fato que não pode mais ser igno-
rado em nossas Igrejas. Neste capítulo abordaremos de forma sintética os itens: Cultura 
digital; A fé em diálogo com o mundo; Ciberpecado e Cibergraça e Catequese digital. 
Esperamos oferecer ao catequista algumas ferramentas para que possam integrar processos 
de catequese digital no seu ministério.  

2.	 Cultura digital 

A palavra cibernética é de origem grega e quer dizer timoneiro, aquele que dirige o navio. 
A imagem do navio pode ajudar-nos a compreender que estamos navegando em um espaço 
sem dimensões digitais, mas sempre impelidos pelo mesmo convite do Senhor: lançai as 
redes! (cf. Jo 21, 6a)25. Como catequistas, em Moçambique, também queremos lançar 
nossas redes no espaço digital, pois nos sentimos impelidos a assumir o desafio de estar 
abertos para escutar, para acolher, para hospedar, especialmente os jovens e adolescentes 
que procuram relacionamentos autênticos e comunidades genuínas no espaço digital.

2.1.	 Sinais dos tempos

O Concílio Vaticano II (1962-1965) colocou como prerrogativa aos cristãos viver atentos 
aos sinais dos tempos, na Igreja e no mundo, para que a evangelização seja efetiva. Na 
atualidade, entre os sinais dos tempos, temos a cultura digital, uma vez que, esta influen-
cia diretamente a vida de cada ser humano. No universo digital se vive a uma velocidade 
incrível, passa-se com rapidez de uma relação afetiva a outra, de um emprego a outro, de 
uma religião a outra.

25  DA SILVA, A. Catequese Digital Por onde começar? S. Paulo: Paulus 2021, pág. 27. 

9

C
A

T
E

C
H

E
S

E
  D

IG
IT

A
L



86

Assim como nos conectamos ou desconectamos das Redes Sociais ou de qualquer aplicativo, assim 
nos conectamos a amores, a relações afetivas, a temas de interesse etc., e da mesma forma nos de-
sconectamos quando algo não nos agrada. Mas, um segundo depois já estamos conectados a outros 
amores, a outras relações, a outros interesses sem tomar nem um minuto para processar ou refletir.

O risco desse tipo de cultura é o da acelerada desumanização do ser humano, uma vez que nesse universo 
tudo se vai considerando como objeto, inclusive as pessoas passam a ser objetos de descarte. Esse tipo 
de mentalidade traz consequências dramáticas para a humanidade, sobretudo para os mais vulneráveis.

Mas, certamente nestes tempos de progresso tecnológico se tem conseguido espaços para acolher 
todas as ideias, todos os tipos de gostos e estilos de vida. Hoje, num mesmo período histórico e num 
mesmo espaço geográfico convivem movimentos contraditórios. Por um lado, assistimos à tomada 
de consciência na defesa da vida humana e vegetal, mas por outro lado vemos o embrutecimento de 
pessoas e grupos que sustentam e promovem guerras e terrorismo.  

Também é verdade que a sociedade mediática reforça o individualismo, indivíduos escolhem seus 
próprios valores, preocupam-se com o que é seu e estabelecem suas próprias regras. Entretanto, o 
self-service que aparentemente resolve a situação do indivíduo, lhe está criando um maior vazio. 
Mas, neste novo cenário, não tudo é negativo, pois estamos assistindo ao surgimento da cibercultura. 
Esta cibercultura colabora para que as pessoas se encontrem e criem laços sociais que vão além dos 
territórios geográficos, isso favorece a ruptura dos guetos de segregação etnocultural dando espaço à 
formação de uma única comunidade mundial26. 

2.2.	 Sociedade em rede
As tecnologias da informação e comunicação facilitam o convívio social, familiar e global, esta convi-
vência cada vez mais global é chamada de “sociedade em rede”. O fenômeno desta sociedade em rede 
favorece a transmissão da nossa fé, tanto é assim que o Diretório para a Catequese de 2020 expressa: 
“o digital não só faz parte das culturas, como se está a impor como uma nova cultura…E tudo isto à 
escala global (D.C. nº 359). A Igreja reconhece que com a digitalização da comunicação e da sociedade 
surge uma transformação antropológica que não pode ser ignorada nos processos de evangelização. 

Entretanto, essa “sociedade em rede” pode ser um grande desafio para o catequista que foi catequizado 
e formado ainda no modelo de “cultura de massa”27. Este modelo sustenta a comunicação hierárquica, 
na qual os catequizandos recebem a mensagem de forma passiva. E, se somarmos as dificuldades 
para expressar com clareza, coerência e objetividade é ainda mais difícil que a mensagem chegue e 
impacte o catequizando. Para as gerações digitais essa dinâmica da “cultura de massa” simplesmente 
não funciona. Por isso, o catequista, que se abre à “sociedade em rede” deve apostar por um modelo de 
comunicação horizontal e dialógico, só assim poderá conduzir os catequizandos ao encontro com Jesus.      

26   Ibid., pág. 28-39.
27	 Nesse modelo o transmissor dá as informações e o receptor as recebe de forma passiva, por isso esse modelo é 

comparado ao modelo da TV. 



87

3.	 A fé em diálogo com o mundo

A ciberteologia28, é um dos campos teológicos que auxiliam a catequese, uma vez que, 
fundamenta o estudo sobre o impacto da cultura digital na forma como se vive e se co-
munica a fé.  

A Igreja foi pioneira na Imprensa e na Rádio, mas mostrou resistência à Televisão e ao 
Cinema, já no ambiente digital, desde o surgimento deste, marcou presença de uma forma 
positiva. 

Foi durante o pontificado do Papa João Paulo II que a micro informática e a internet se 
desenvolveram, por isso ele é o primeiro Papa a se pronunciar sobre a rede. No Pontifi-
cado do Papa Bento XVI, ocorreu a grande expansão da cultura digital, por isso, o Papa  
Bento é quem deixou mais reflexões sobre a cultura digital. O Papa Francisco também tem 
elaborado reflexões sobre a cultura digital.

O Concílio Vaticano II no documento Gaudium et Spes29, expressa a visão eclesial que 
busca dialogar com o mundo. O documento Inter Mirifica30, ressalta o direito e o dever dos 
cristãos de usufruírem dos meios de comunicação. E, aconselha o povo de Deus sobre o 
bom uso destes meios para a educação da fé. O documento Igreja e Internet (2002) acolhe 
a evolução das tecnologias de comunicação, sublinhando que elas têm a capacidade de 
aproximar as pessoas de diferentes lugares e culturas.

Há muitos outros documentos e mensagens favoráveis em relação ao fenômeno da cultura 
digital, pois a Igreja reconhece o ciberespaço como “lugar teológico”, uma vez que o cibere-
spaço é um lugar onde muitos se encontram, praticam sua fé e vivem a sua espiritualidade. 

O catequista é chamado a refletir sobre a fé na era da cultura digital. Caberia aqui perguntar: 
De quais redes sociais o catequista faz parte? As redes que usa o ajudam a estreitar melhor 
os laços de amizade com os seus catequizandos e com seus colegas catequistas? A Igreja 
conta com a especial contribuição dos catequistas para ajudar a humanidade a viver bem 
nos tempos da rede.

4.	 Ciberpecado e Cibergraça 

A invenção da internet e das tecnologias digitais móveis possibilitou a expansão das 
capacidades de comunicação, relacionamento e interação em tempo real. Hoje é normal 

28	 Ciberteologia é um conceito desenvolvido sobretudo por António Spandaro e se refere à reflexão sobre 
Deus no ambiente digital. 

29	 A Gaudium et Spes (Alegria e Esperança) é um documento do Concílio Vaticano II que trata sobre  a 
missão da Igreja no mundo contemporâneo.

30	 O documento Inter Mirifica (1963) do Concílio Vaticano II é o primeiro documento pontifício que trata 
sobre a comunicação social.

9

C
A

T
E

C
H

E
S

E
  D

IG
IT

A
L



88

acessar uma infinidade de informações, compartilhar ideias a nível global, e solidarizar-se diante das 
catástrofes climáticas ou das guerras do mundo. O sonho de uma fraternidade universal torna-se cada 
vez mais possível graças às tecnologias digitais. Deus também habita a rede, por isso quando se fala 
de cibergraça, de acordo com DA SILVA31 se refere “à comunhão do Espírito em tempos de rede, a 
ação de Deus no ser humano e seu mundo marcado pela lógica digital”. Mas, a rede também facilita 
o pecado, que é denominado de ciberpecado. As guerras cibernéticas, as expressões xenófobas e a 
difusão do ódio entre outros males são fomentados e compartilhados no espaço digital.   

4.1.	 Ciberpecado
No espaço digital, também se faz sentir o pecado e seu efeito devastador. E o mais preocupante é que 
quem o comete pode facilmente se libertar das suas responsabilidades éticas e morais perante o mun-
do. O Papa Francisco alerta sobre este mal, especialmente que se faz sentir, sobretudo, nas chamadas 
“periferias existenciais32”, ou seja, na condição limite do ser humano, é que os valores humanos são 
objecto de todos os tipos de maldade, violência e sofrimento. Como pode ver-se a Internet não é só 
espaço de graça, mas pelo facto de oferecer uma infinidade de possibilidades para praticar o mal é 
também lugar de pecado.

Alguns tipos de pecado da rede:

●	 Trolls troll, essa expressão refere-se ao tipo de pessoas que anonimamente ridicularizam, de-
smoralizam, provocam, atacam e difamam outras pessoas na rede.

●	 As Fakes surgem dos perfis falsos, é nesses perfis falsos que pessoas se escondem para praticar 
diversas atividades ilícitas. Geralmente, nos perfis falsos se ocultam os pedófilos, os sequestra-
dores e outros criminosos, como os criadores de notícias falsas.  

●	 Cyberbullying, a humilhação a uma pessoa ou grupo viraliza para milhares de pessoas, isso já 
tem empurrado muitas pessoas, sobretudo jovens, ao suicídio. 

●	 Superexposição, invasão da privacidade e sexualidade desregrada, na rede qualquer pessoa 
faz seus próprios ensaios sensuais ou cenas sexuais e as posta nas redes sociais como sendo 
um grande feito. 

Há também uma série de distúrbios causados pela internet que os catequizandos podem estar a sofrer, 
Por exemplo: 

●	 Depressão do Facebook: Às vezes o jovem ou adolescente gostaria de ter uns sapatos, uma 
mochila ou até um smartphone novos e seus pais não tem como lhe dar, logo ele entra no 
Facebook e vê o vídeo ou fotos de algum dos seus amigos ou conhecidos com roupas novas 
em viagens fantásticas. Essa visão ilusória da vida de outros pode levar o jovem ou a criança 
a uma depressão e até a surtar. 

31   DA SILVA, A., op. cit., pág. 123.
32	 Periferia se refere ao que está fora do centro econômico, político de um povo. Existencial, são as pessoas que por 

diversos motivos são jogadas fora das possibilidades de vida digna. 



89

●	 Nomofobia: Quando o smartphone cai e se rompe, ou lhe é roubado a pessoa entra 
em pânico, ansiedade… crise.

●	 Transtorno de dependência da Internet: quando o wi-fi cai ou por outras causas se 
tem que desconectar da rede, a pessoa que está viciada na rede quase que surta. Na 
verdade essa dependência da internet apenas é reflexo ou sintoma de um distúrbio 
mais grave como pode ser o do transtorno obsessivo compulsivo ou outros tran-
stornos que a pessoa pode estar a manifestar.

●	 Efeito Google: A pessoa manifesta maior esquecimento, pois o efeito Google é essa 
tendência do cérebro reter menos informação porque sabe que as respostas estão 
ao alcance de um click. 

Essas doenças estão reconhecidas, porque podem gerar consequências graves na vida das 
pessoas. Mas, atenção, os pecados não são causados pela rede em si, mas a rede somente 
potencializa a visibilidade e o impacto seja do bem ou do mal que o ser humano produz33. 

4.2.	 Cibergraça
Graça é a ação divina, é o dom gratuito de Deus que possibilita a comunicação entre a 
criatura e o seu Criador. Cristo marca o acontecimento da graça na história e torna o ser 
humano verdadeiramente livre. A primeira atitude do ser humano diante da graça de Deus é 
a ação de graças. A rede é apenas um espaço para o ser humano exercer seu “livre-arbítrio”.

A internet é um dom de Deus, que possibilita o processo dinâmico na teia das relações 
humanas. Há, entretanto, a necessidade de discernir as relações mais importantes seja no 
ambiente físico como no digital. É preciso distinguir os níveis de relação e de conhecimento 
que temos uns dos outros para saber o que fazer e que postar em diferentes níveis. A difusão 
da graça por intermédio das pessoas pode se propagar criando e fomentando a comunhão34. 

5.	 Catequese na era digital e catequese digital
O catequista deve ter claro que não necessita ser esperto em tecnologias digitais, mas 
especialista em humanidade. Neste novo contexto digital não é necessário conhecer toda 
a técnica, mas ter a humildade para saber pedir ajuda e saber trabalhar em equipe. O ca-
tequista não pode considerar o catequizando como mero receptor de conteúdos, ou como 
alguém carente de conhecimento, mas deve considerá-lo como parceiro no caminho da fé, 
seja nas salas paroquiais, seja nas salas digitais. 

5.1.	 Catequese na era digital 

Buscando criar uma nova mentalidade em face aos avanços tecnológicos e a cultura digital 

33  DA SILVA, A., op. cit., pág.115-120.
34  Ibid., pág.125.

9

C
A

T
E

C
H

E
S

E
  D

IG
IT

A
L



90

viu-se a necessidade de elaborar subsídios para a formação dos catequistas. Promoveram-se novas 
atividades na catequese, buscou-se conhecer a realidade dos catequizandos para programar uma melhor 
pedagogia que favoreça encontros catequéticos de qualidade. No Novo Diretório para a Catequese se 
recomenda valorizar a nova cultura digital e sua relação com a fé (In DIRETÓRIO DA CATEQUESE. 
2020.n 354-370). Sobretudo, recomenda que a catequese contemple quatro etapas: 

1)	 Desenvolver o processo da conversão digital;
2)	 Seguir o modelo eclesiológico de uma Igreja em saída e relacional;
3)	 Conhecer profundamente o sujeito com que se quer relacionar;
4)	 Pensar o melhor conteúdo e a melhor forma de o compartilhar.

Todo esse processo de aprendizado é válido para renovar a catequese tradicional e para implementar 
a catequese digital35.

5.2.	 Catequese digital

A catequese digital consiste na realização de encontros catequéticos no ambiente digital. Trata-se de 
criar encontros que cultivem as relações entre catequista e catequizandos, entre catequista e as famílias 
dos catequizandos e entre o catequista e a comunidade eclesial. O objetivo é proporcionar experiências 
e os ajudar a fortalecer sua fé. 

É importante ter presente que quando se muda de ambiente também se muda a forma como nos encon-
tramos, entretanto, o ambiente não é um fator que define se um encontro é verdadeiro ou falso36. Em 
qualquer ambiente corre-se o risco de não se levar o catequizando a um verdadeiro encontro com  Deus. 

A catequese independentemente se é digital ou física deve educar para o encontro. A cultura do encontro 
é uma virtude cristã que o catequizando deve adquirir, pois só o encontro e a intimidade com Deus 
podem dar sentido aos ensinamentos da Igreja. Uma premissa importante que todo catequista deve 
entender é que a catequese não é um processo de “escolarização”, mas é um processo de “aprendizagem 
viva”.  Trata-se de aprender de maneira viva: com corpo, alma, intelecto e espírito.  

5.3.	 Educar para rede

A catequese nas paróquias vive uma crise em parte devido à falta de preparação dos catequistas. Muitas 
vezes se seguem reproduzindo metodologias tradicionais que não correspondem com o dinamismo 
inovador do mundo tecnologizado. Com a internet, catequistas e catequizandos têm o mesmo acesso 
à informação, e as crianças e jovens sabem manusear melhor as ferramentas digitais do que seus ca-
tequistas. 

É necessário educar para a rede, pois o papel do catequista mudou de transmissor de conteúdos para 

35   Ibid., pág. 180. 
36  Ibid., pág. 184.



91

mediador no aprendizado das verdades da fé. A metodologia catequética deve seguir os 
princípios da interação (Catequese renovada, nº112-113). 

Desafios à pedagogia catequética:

●	 Como integrar as novas tecnologias na catequese;
●	 Como transmitir os conteúdos nessa nova cultura e novo linguagem digitais;
●	 Como desenvolver a consciência crítica cristã nos catequistas e catequizandos sobre 

o impacto da cultura digital;
●	 Como adaptar a pedagogia catequética às novas características de comunicação e 

aprendizagem que propõe o modelo de comunicação em rede.

Em conclusão, o universo digital não pode se dispensar, portanto é preciso que o cate-
quista desenvolva técnicas e senso crítico e que se eduque para o digital desenvolvendo 
habilidades para que possa falar a mesma linguagem digital com seus catequizandos. Os 
jovens e adolescentes podem facilmente se perder em relacionamentos vazios ou nocivos 
que a internet oferece ou se distrair com muita informação duvidosa. O catequista, deve 
estar preparado para ajudar seus catequizando a distinguir a autenticidade e beleza nos 
relacionamentos sejam físicos ou online. Deve ajudá-los a que adquiram critérios sobre 
a infinidade de informações e conteúdos. As Redes Sociais, são espaços para partilhar 
conteúdos catequéticos, para interagir com os catequizandos de forma a os acompanhar 
diariamente no seu processo de conhecimento e amadurecendo da fé em Cristo Jesus. 

6.	 Síntese conclusiva
O Evangelho está destinado a ser anunciado em toda parte. Nos nossos dias «toda a parte» 
será entendido também o mundo digital, o mundo das redes sociais, porque é aí onde as 
pessoas se conhecem, partilham as experiências e, por vezes, se ofendem. Neste capítulo 
procuramos explicar como se deve catequizar neste mundo.

7.	 Exercícios de consolidação

- O que se entende por sexto continente?

- Que tipos de pecados podemos encontrar no mundo digital?

- A catequese digital pode substituir a catequese tradicional (presencial)?

9

C
A

T
E

C
H

E
S

E
  D

IG
IT

A
L



92



93

Capítulo X: 

VIDA CRISTÃ, CULTURA, 

ECUMENISMO 

E DIÁLOGO INTERRELIGIOSO

1.	 Introdução

A Igreja, edificada sobre a autoridade da Palavra de Cristo e sobre a sua transmissão por 
parte dos Apóstolos e seus sucessores, tem sobre a terra uma especial missão que não é a 
de buscar a glória terrena, senão a de continuar, sob a direcção do Espírito Santo, a obra 
mesma de Cristo, mediante o anúncio do Evangelho, a formação e maturação das comu-
nidades cristãs, a promoção humana e a encarnação dos valores evangélicos37.

Em cumprimento do mandato de Cristo: «ide por todo o mundo e anunciai a boa nova» (Mt 
28,19), o cristianismo que teve seu ponto de origem em Israel, foi-se difundido um pouco 
por todo mundo. Ao longo de mais de dois mil anos de história, ele entrou em contacto 
com vários povos, várias culturas, várias línguas e várias religiões. 

O tema abordado neste capítulo permitirá ao catequista: 1. Conhecer a postura da Igreja 
Católica em relação à cultura moçambicana; 2. Conhecer a postura da Igreja Católica com 
relação às outras religiões cristãs; 3. Conhecer a posição da Igreja Católica com relação 
às outras religiões não cristãs.

2.	 Relação entre a Igreja Católica a Cultura moçambicana 

Considerando que o cristianismo nasceu há mais de dois mil anos atrás, num país chamado 
Israel, onde se falava basicamente o aramaico e o hebraico, certamente quando ele é levado 
a outros povos, com culturas, costumes e línguas diferentes, ele precisa ser adaptado, daí 
que se fala da necessidade de «evangelizar a cultura» ou de «inculturar o Evangelho». 
Evangelizar a cultura é como tomar, assumir toda a cultura para depois transformá-la a 
partir do Evangelho. Inculturar o Evangelho é exprimir o Evangelho com formas culturais 
próprias. A cultura que estamos chamados a evangelizar é a cultura moçambicana, que gran-
demente encerra em si elementos típicos das várias culturas africanas. Aqui apresentamos 
uma breve síntese de temas que podem constituir matéria de nosso estudo: 1º Natureza; 2º 

37	 «Nenhuma ambição terrena move, mas unicamente este objetivo: continuar, sob a direcção do Espírito. 
Paráclito, a obra de Cristo, que veio ao mundo para dar testemunho da verdade» (GS 3); «… a Igreja, se 
bem que precise de recursos humanos para cumprir a sua missão não foi constituída para buscar glórias 
terrenas» (LG 8).

10

V
ID

A
 C

R
IS

T
Ã

, C
U

L
T

U
R

A
, E

C
U

M
E

N
IS

M
O

 E
 D

IÁ
L

O
G

O
 I

N
T

E
R

R
E

L
IG

IO
S

O



94

Família e matrimónio; 3º Ritos de iniciação; 4º Culto aos antepassados; 5º os ritos funerários. 

Natureza: a base da cosmologia africana é a relação entre os seres visíveis e invisíveis38.

As forças da natureza podem ser hostis (más) ou amigas (boas) ao homem. A hostilidade e a bondade 
das forças da natureza, em parte, dependem da conduta de cada indivíduo: se for má, imediatamente 
corta-se ou enfraquece a relação vital com a natureza, com Deus, com os antepassados e com os re-
stantes membros da comunidade; se for boa conduta, então, reforça-se e aumenta-se a relação com 
a força vital e a vida tende para o bem39. Assim, de um lado, o africano percorre o seu caminho para 
Deus, através dos antepassados e ajudado pelas forças da natureza, e de outro, tem a ideia de que se 
encontra integrado no mundo quando está em comunhão tanto com o seu semelhante, como com a 
natureza40. O indivíduo africano sente-se existir só no grupo, com o grupo e para o grupo, ele existe 
porque “existe com”. 

Família e matrimónio: a família é todo o grupo de agregados que têm os mesmos antepassados, sem 
grande restrição de graus de parentesco, inclui pais, filhos (nascidos e os que estão para nascer) e os 
antepassados do mesmo clã ou tribo41 . Na cultura tradicional africana, o matrimónio tem um desen-
volvimento muito gradual... com muitas cerimônias e ritos de diferente importância, e que se sucedem 
em tempos e lugares diferentes. O matrimónio africano pode romper-se e por tanto não é indissolúvel. 
O consentimento dos respectivos clãs é essencial e, às vezes, é mais importante que o consentimento 
das duas partes.

Ritos de iniciação: na cultura africana nasce-se indivíduo, para depois tornar-se pessoa, mediante as 
transformações ontológicas e morais. O verdadeiro nascimento do ser humano, entre os africanos, é a 
iniciação, traduzida por uma morte simbólica e por um novo nascimento (passagem). Quem não passa 
pelos processos (ritos) de iniciação, não pode assumir qualquer função, porque ainda não é pessoa.

Culto aos antepassados: entre os africanos é aceite o princípio segundo o qual a morte por si mesma 
não faz com que alguém se torne antepassado. A idade avançada, uma vida conforme à moral do grupo, 
descendências e ritos fúnebres apropriados são algumas das qualificações absolutamente necessárias42. 
A estas quatro condições, algumas sociedades acrescentam uma quinta condição: a boa morte, ou seja, 
morte natural. Curiosamente, para o africano o estatuto da pessoa durante a vida determina o seu esta-
tuto como antepassado no mundo dos espíritos e o tipo de culto que lhe será dado. O rei permanecerá 
rei, o chefe da aldeia, e o chefe da linhagem permanecerão também nas suas posições. 

38  CISCATO, E. Apontamentos de Iniciação Cultural. Maputo: Paulistas 1987, pág. 41.
39   BAPTISTA, J.; ANJOS, F. Filosofia Africana ou Filosofia em África. Maputo: Diname 2009, pág. 45.
40	 SOUSA, J. Os aWntepassados - as etapas históricas do problema e suas implicações in Centro de Formação de Nazaré 

(ed.) Os antepassados e sua Veneração. Beira: Centro de Formação de Nazaré 1997, pág. 33.
41  SANTOS, P. Religiões Tradicionais e o Cristianismo em Diálogo. Maputo: s. ed. 2003, pág. 86.
42	 BOUCHER, G. Os antepassados na visão Bantu in Centro de Formação de Nazaré (ed.), Os antepassados e sua Veneração. 

Beira: Centro de Formação de Nazaré 1997, pág. 81.



95

Os ritos funerários: através da realização de ritos fúnebres, os africanos vivem o momento 
mais decisivo do ciclo vital, a passagem definitiva do estado visível ao invisível, não como 
um fim, mas como condição para a existência, sob outras formas e noutras circunstâncias43. 
Os mortos não são reduzidos à inexistência absoluta, eles vivem numa outra dimensão. Na 
morte cada qual é responsável pelos seus próprios actos, realizados no mundo dos vivos, 
os quais são condição determinante para participar ou não na ansiada classe dos antepas-
sados. Todos aqueles que não tiverem uma boa conduta moral, enquanto mortais, em via 
de regra, não entram na orla dos antepassados e o destino fatal para eles é iminente. Não 
sendo antepassados, nunca irão ao convívio do criador (Deus).

Postura da Igreja: Pio XII, na EP, afirma que a Igreja Católica não deprecia as doutrinas 
dos pagãos, todavia as purifica e aperfeiçoa com sua sabedoria cristã (EP 60), e mais, diz 
ainda: “aquilo que nos costumes dos povos não está ligado às superstições ou erros, deve 
ser examinado com benevolência e, se possível, conservado incólume” (EP 61). O Concílio 
Vaticano II para abordar este tema parte da consideração da acção secreta de Deus nas almas, 
da busca de Deus (de mil maneiras) e do sentido da preparação (pedagogia) evangélica, 
segundo o desígnio divino (AG 3). Quando a Igreja consegue conectar-se com estas reali-
dades religiosas em si positivas, ainda que imperfeitas, ilumina-as, purifica-as e “atrai-as à 
plenitude católica” (AG 6; cf. LG 17). Se insiste no facto de que Deus, por caminhos que 
Ele sabe, pode levar todos à fé, porém isso não invalida nem diminui a urgência do mandato 
missionário da Igreja que “conserva íntegra, hoje como sempre, sua força e necessidade” 
(AG 7). Nostra Aetate, falando de outras religiões, afirma que “a Igreja Católica nada rejeita 
do que nessas religiões existe de verdadeiro e santo… contudo, anuncia e tem a obrigação 
de anunciar sem cessar a Cristo… em quem os homens encontram a plenitude da vida 
religiosa…” (NA 2). Já a Ad Gentes AG 11 diz que “é preciso descobrir as sementes do 
Verbo dos não crentes para melhor dialogar com eles e evangelizá-los”, porque o Espírito 
Santo chama a todos mediante as “sementes do Verbo” (AG 15). A Evangelii Nuntiandi 
fala das religiões não cristãs e suas expressões como resultante de milénios de procura de 
Deus com sinceridade e retidão de coração. Face a isso, a Igreja não é chamada a silenciar 
o anúncio de Cristo, pois os homens têm direito de conhecê-lo (EN 53). Ou seja, admitir 
que existem sementes do Verbo fora da Igreja não é um impasse para cumprir o mandato 
missionário universal (EN 80). Aliás, sendo Jesus o único mediador, só por esta mediação 
tem significado e valor as mediações parciais, que devem ser entendidas como paralelas 
e complementares à primeira (RM 5).

Resumindo podemos dizer que partindo do princípio que Deus é o semeador que saiu a 
semear e que as sementes foram caindo em vários terrenos, a Igreja chega a formular o 
princípio das «sementes do Verbo» segundo o qual em cada homem e em cada cultura deu 
lançou a sua semente, esta semente pode germinar e frutificar, sempre quando os pássaros 

43   SANTOS, P., op. cit., pág. 61.

10

V
ID

A
 C

R
IS

T
Ã

, C
U

L
T

U
R

A
, E

C
U

M
E

N
IS

M
O

 E
 D

IÁ
L

O
G

O
 I

N
T

E
R

R
E

L
IG

IO
S

O



96

não a comam, as pedras não a impeçam de ter raízes profundas e os espinhos não a abafem. Em alguns 
costumes, tradições das culturas africanas também é possível descobrir as sementes do Verbo. Por 
tanto, nem tudo o que existe em tal cultura será considerado como semente do Verbo e o critério para 
determinar que algo da cultura africana pode ser considerado como semente de Verbo não recai sobre 
cada fiel cristão, mas sobre os Pastores (os Bispos, sucessores dos Apóstolos), sempre sob a direcção 
do Espírito Santo, que é o verdadeiro agente de inculturação (AM 32).

3.	 Relação entre Igreja Católica e outras Religiões Cristãs 

Ao longo da história a religião cristã deu origem a várias confissões ou denominações religiosas, como 
por exemplo: a Igreja Ortodoxa, a Igreja Luterana, a Igreja Presbiteriana, etc. Todas estas denominações 
religiosas têm algo em comum: a profissão de fé num Deus uno e trino, tendo a Cristo como o único 
mediador entre Deus e a humanidade, por isso mesmo se chamam religiões cristãs. 

A relação entre a Igreja Católica e outras religiões cristãs se denomina ecumenismo. Um documento 
bastante esclarecedor do tema do ecumenismo é o documento conciliar Unitatis Redintegratio. Assim 
no citado documento, o movimento ecuménico é definido como o conjunto de actividades e iniciativas 
que se empreendem e organizam para o fomento da unidade dos cristãos, segundo as diversas neces-
sidades da Igreja Católica e as diversas circunstâncias temporais (UR 4). 

Por que falar do ecumenismo? A experiência das divisões entre irmãos que seguem ao mesmo pastor 
(Cristo) e professam a fé trinitária, ademais de contradizer por assim dizer a vontade de Deus mani-
festada em Cristo e tal como é apresentada pelo Evangelho de João, nos leva a apresentar a unidade 
como algo fundamental: «que sejam um só» também pode constituir obstáculo para o cumprimento 
da missão da Igreja (os novos destinatários do Evangelho podem se servir do argumento da divisão 
dos cristãos para não abraçar a fé).

A finalidade do movimento ecuménico é, pois, trabalhar sobre a comunhão já existente entre as Igrejas 
e comunidades eclesiais para chegar a plenitude de comunhão na fé, nos sacramentos e na estrutura, 
que é a unidade querida pro Cristo para a sua Igreja44. 

A partir do ecumenismo se fala também da comunhão no sagrado. A comunhão no sagrado é a partici-
pação de uma pessoa baptizada na Igreja Católica no culto litúrgico ou de sacramento em outra igreja 
ou comunidade eclesial não católica e vice-versa. Ela pode ser activa (quando um católico recebe os 
sacramentos de um ministro não católico) ou passiva (quando um não católico recebe os sacramentos 
de um ministro católico); formal (quando ao participar no culto de uma outra confissão se admite as 
posições doutrinais da mesma) e material (quando a participação no culto de uma outra confissão não 
implique a aceitação da doutrina daquela). 

Como princípio fundamental o católico deve participar no culto católico e receber os sacramentos do 
ministro católico. A situação actual do nosso país não justifica que o católico recebe sacramentos de 

44  HENN, W., «Ecumenismo» in Diccionario Teologico Enciclopedico. Pamplona: EVD 1995, pág. 292.



97

um ministro não católico. Outra coisa é que o católico vá participar numa cerimónia de um 
familiar ou conhecido que ocorra numa igreja ou comunidade eclesial não católica, como 
por exemplo: no funeral, no casamento, etc. Mas evitando todo o perigo de apartar-se da 
fé católica, como também de comungar naquele culto.

4.	 Relação entre a Igreja Católica e outras Religiões não cristãs

Depois de termos falado da relação entre a Igreja Católica e outras religiões cristãs, agora 
falaremos da relação da Igreja Católica com outras religiões não cristãs, isto é, religiões 
que não seguem a Cristo nem professam a fé na santíssima trindade. A relação entre a Igreja 
Católica e outras religiões não cristãs se denomina diálogo inter-religioso. Por conseguinte 
se pode falar de diálogo inter-religioso especialmente na relação da Igreja Católica com 
os judeus, os muçulmanos, os hindus, as religiões tradicionais africanas, etc. 

O pano de fundo que nos leva a reflectir em torno do diálogo inter-religioso é o seguinte: 
fora de Cristo há salvação? Ou ainda, aquele que não ouvir o anúncio do Evangelho, não 
for baptizado, poderá ser salvo? Não é possível salvar-se em qualquer religião?

O documento conciliar Ad Gentes fala do diálogo sincero e paciente (AG 11); da necessi-
dade do clero local conhecer bem as relações entre a religião tradicional e a religião cristã 
e de se preparar para o diálogo fraterno com os não cristãos (AG 16); da necessidade dos 
missionários conhecerem ao fundo os aspectos religiosos da vida e da mentalidade da-
queles a quem desejam evangelizar (AG 26). A Nostra Aetate diz que no diálogo com os 
seguidores de outras religiões, dando testemunho da fé e vida cristã, deve-se reconhecer, 
guardar e promover os bens espirituais e morais, assim como os valores socioculturais que 
se encontram neles (NA 2). Já a Redemptoris Missio fala do diálogo como uma expressão 
da missão para com os não cristãos (RM 55), ademais, na missão para com os não cristãos 
deve-se compaginar o anúncio e o diálogo, que por sua vez não devem ser confundidos, 
nem instrumentalizados, nem tão pouco considerados equivalentes, ao ponto de se pode-
rem substituir entre si (RM 55), até porque o diálogo não substitui o anúncio, nem deve 
levar a reduzir a totalidade do anúncio evangélico (RM 4,17). O diálogo não nasce de uma 
tática ou interesse, mas pelo facto de se admitir que o Espírito Santo sopra onde quer; a ser 
assim o diálogo serve para descobrir a acção do Espírito, aprofundar a própria identidade 
e testemunhar a revelação; serve para o enriquecimento mútuo e superação dos prejuízos 
(RM 56). Tal diálogo pode ser feito de várias formas: desde o intercâmbio entre peritos das 
tradições até à colaboração conjunta para salvaguardar os valores religiosos; contempla 
ainda a comunicação das experiências espirituais, diálogo de vida e edificação, em união, 
em busca de uma sociedade mais justa e fraterna (RM 57). O diálogo não é um caminho 
fácil, requer caridade e esperança de que um dia dará frutos no Espírito (RM 56).

10

V
ID

A
 C

R
IS

T
Ã

, C
U

L
T

U
R

A
, E

C
U

M
E

N
IS

M
O

 E
 D

IÁ
L

O
G

O
 I

N
T

E
R

R
E

L
IG

IO
S

O



98

5.	 Síntese conclusiva

Ao chegarmos ao final desta lição podemos com razão afirmar que o facto do cristianismo ter sua gên-
ese num país concreto, numas circunstâncias concretas e numa cultura concreta, ao se expandir para 
outros lugares deve estar aberto para realizar a evangelização da cultura ou inculturação do evangelho. 
Em cada homem e em cada religião Deus lançou as sementes do Verbo, porém, considerando que as 
condições em que estas sementes germinam ou frutificam são diferentes (o caminho duro, as pedras 
e os espinhos) a Igreja discerne aquilo que é a semente do Verbo válida e aquilo que são elementos 
que obstaculizam o desenvolvimento desta semente e por isso mesmo valoriza o primeiro elemento 
e desencoraja o segundo.

6.	 Exercícios de consolidação

- A seu ver a inculturação do evangelho e a evangelização de cultura são térmos equivalentes? Justifique.



99

- A abertura do evangelho à cultura é uma iniciativa que parte de qualquer fiel cristão? 
Pode qualquer fiel cristão livremente adotar elementos da própria cultura e introduzir na 
vida cristã?
- Qual é a diferença que existe entre ecumenismo e diálogo inter-religioso?

REFERÊNCIAS 

BIBLIOGRÁFICAS

AAVV. Deixou o nosso coração a arder, Curso para formação de Catequistas. Beira: 
Arquidiocese da Beira 1989.

BAPTISTA, J.; ANJOS, F. Filosofia Africana ou Filosofia em África. Maputo: Diname 2009.

BIBLIA - Tradução Ecumênica (TEB) São Paulo: Loyola1994.

BÍBLIA DE JERUSALÉM. 7ª ed. Impressão. São Paulo: Paulus 2002.

BOUCHER, C. Os antepassados na visão Bantu in Centro de Formação de Nazaré (ed.), 
Os antepassados e sua Veneração, Beira: Centro de Formação de Nazaré 1997.

CASTILLO J. M. Espiritualidade para insatisfeitos. São Paulo: Paulus 2012.

CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA, 2ª ed. Coimbra: Gráfica de Coimbra 1999.
CELAM. Manual De Catequética. 2ª ed. s.l., Paulus 2008.

CHIAPPETTA, L. Il Manuale del parroco. Commento giuridico-pastoral. 2ª ed. Bolonga: 
EDB 2015.

CISCATO, E. Apontamentos de Iniciação Cultural. Maputo: Paulistas 1987.

CÓDIGO DE DIREITO CANÓNICO promulgado por ordem de João Paulo II in AAS 
75/II (1983),1-317.

CONCÍLIO VATICANO II, 11ª Edição, Braga: Editorial A.O. 1987.

CONFERÊNCIA EPISCOPAL DE MOÇAMBIQUE. Directório Catequético Nacional. 
Maputo: CEM 1996.

CONFERÊNCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL (CNBB). Catequese Renovada: 
Orientações e conteúdo. S. Paulo, Paulinas 1983.

R
E

F
E

R
Ê

N
C

IA
S

  B
IB

L
IO

G
R

Á
F

IC
A

S



100

CONGREGAÇÃO PARA O CLERO. Diretório Geral para a Catequese. Disponível em: https://www.
vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_ccatheduc_doc_17041998_di-
rectory-for-catechesis_po.html.

CONGREGAÇÃO PARA O CULTO DIVINO E DISCIPLINA DOS SACRAMENTOS. Ritual de 
Iniciação Cristã dos Adultos. 3ª ed. Lisboa: CEP 2014.

CONGREGAÇÃO PARA O CULTO DIVINO E DISCIPLINA DOS SACRAMENTOS. Instrução 
Varietates Legitimae (1994). Disponível em: https://cdn.dj.org.br/wp-content/uploads/2020/10/A-in-
culturacao-Varietates-Legitimae.pdf.

CONGREGACIÓN MISIONERA DE LAS SIERVAS DEL ESPÍRITU SANTO. Manual de Comu-
nicación e Tecnología. Roma: s.ed., 2019.

CONSELHO PONTIFÍCIO PARA A PROMOÇÃO DA EVANGELIZAÇÃO. Directório Geral De 
Catequese. Lisboa: SNEC 2020.

DA SILVA, A. Catequese Digital – Por onde começar? São Paulo. Paulus, 2021.

DE CARVALHO, H. R. Espiritualidade do Catequista. 3º Simpósio Paulus de Iniciação à Vida Cri-
stã. Disponível em: aves.org.br/wp-content/uploads/2021/03/Espiritualidade do Catequista .pdf.

DE SEABRA L. Mulheres Bíblicas. Lisboa: Paulus 1996.

ESTRADA, J. Da salvação a um projecto de sentido. Como entender a vida de Jesus. Petrópolis: 
Vozes 2016.

FLÓREZ, G. Penitencia y Unción de enfermos. Madrid: BAC 1993.

FLORISTÁN, C. Catecumenato. História da iniciação. Petrópolis: Ed. Vozes 1995.

GIRARDI, L. Liturgia e emozione Atti della XLII Settima di Studio dell Ássociazione Professori di 
Liturgia Bocca di Magra. 25-29 agosto 2014. Roma: CLV-Edizione Liturgiche 2015.

GWEMBE, E. Os antepassados e Jesus Cristo in Centro de Formação de Nazaré (ed.), Os antepassados 
e sua Veneração, Beira: Centro de Nazaré, 1997.

INSTITUTO INTERNACIONAL DE TEOLOGIA A DISTÂNCIA. A Catequese, Plano de Formação 



101

Catequética. Madrid: s. ed. 1993.

JOÃO PAULO II. Catecismo da Igreja Católica. Coimbra: Ed. Gráfica de Coimbra 1993.

JOÃO PAULO II. Exortação Apostólica ao Episcopado, ao Clero e aos Fiéis de toda a 
Igreja sobre a catequese do nosso tempo: Catequesi Tradendi (1979). Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-
ii_exh_16101979_catechesi-tradendae.html

KALILOMBE, P. Os cristãos africanos em relação com o Espírito na Tradição in Centro 
de Formação de Nazaré (ed.), Os Espíritos, Beira: Centro de Formação de Nazaré 2002.

MARTÍNEZ FERNÁNDEZ, L. Dizionário teológico del Catechismo della Chiesa Cat-
tólica. Vaticano: Librería Editrice Vaticana 1998.

MCKENZIE, J., Dicionário Bíblico. S. Paulo: Paulus 2015.

MORO, C. Fé e Cultura: Desafios de um diálogo em comunicação. Serviço à Pastoral da 
Comunicação. São Paulo: Paulinas 2010.

MURAD, A. Maria Toda de Deus e tão humana. Compendio de Mariologia. São Paulo: 
Paulinas 2012.

NOCENT, A. et al. Os sacramentos. Teologia e História da celebração. 4ª ed. S. Paulo: 
Ed. Paulinas 1989.

PAULO VI. Evangelii Nuntiandi. Disponível em https://www.vatican.va/content/paul-vi/
pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html.

QUEZINI, R. A Pedagogia da Iniciação Cristã. S. Paulo: Ed. Paulinas 2013.

REGIDOR, J. Teologia do sacramento da penitência. S. Paulo: Ed. Paulinas 1989.

RINCÓN PÉREZ, T. La Liturgia y los sacramentos en el derecho de la Iglesia. Pamplona: 
EUNSA 2007.

ROSATO, P. Teología de los sacramentos. Pamplona: EVD 1994.

R
E

F
E

R
Ê

N
C

IA
S

  B
IB

L
IO

G
R

Á
F

IC
A

S



102

SADA, R., MONROY, A. Curso de Teologia dos sacramentos. 2ª ed. Lisboa: Editora Rei dos Livros 
1991.

SANTOS, P. Religiões Tradicionais e o Cristianismo em Diálogo. Maputo: Noticias 2003.

SARTORE, D., TRIACCA, A. M., CIBIEN, C. (eds.). Liturgia (I dizionari). s.l.: San Paolo Edizioni 
2001.

SCHEBESTA, P. Portugal: a Missão da conquista no Sudoeste de África. Lisboa: Missionários do 
Verbo Divino 2011.

SCHILEBEECKX, E. Cristo o sacramento do encontro com Deus. Petrópolis: Ed. Vozes 1968.

SPANDARO, A. Cíberteologia, Pensar el cristianismo en tiempos de red. Barcelona: Herder Editorial, 
2014. 






